ACTORES, OBJETOS Y
REPRESENTACIONES:
APORTES PARA UNA
HISTORIA DE LA TEMPRANA
MODERNIDAD EUROPEA
(SIGLOS XVI-XVIII)

FACUNDO ROCA,
GASTON GARCIA,
JAVIER CHIMONDEGUY
Y NAHUEL VASSALLO

(EDITORES)



ACTORES, OBJETOS Y
REPRESENTACIONES: APORTES
PARA UNA HISTORIA DE LA
TEMPRANA MODERNIDAD
EUROPEA (SIGLOS XVI-XVIII)

Facundo Roca, Gaston Garcia,
Javier Chimondeguy y Nahuel Vassallo
(Editores)

GRUPO DE INVESTIGACION Y ESTUDIOS MEDIEVALES
FACULTAD DE HUMANIDADES
UNIVERSIDAD NACIONAL DE MAR DEL PLATA

2025

UNIVERSIDAD NACIONAL
de MAR DEL PLATA



ACTORES, OBJETOS Y
REPRESENTACIONES: APORTES
PARA UNA HISTORIA DE LA
TEMPRANA MODERNIDAD
EUROPEA (SIGLOS XVI-XVIII)



Actores, objetos y representaciones: aportes para una historia de la
temprana modernidad europea siglos XVI-XVIII / Federico J. Asiss-
Gonzalez... [et al.]; Coordinacion general de Javier Chimondeguy... [et al.]. -
1a ed. - Mar del Plata: Universidad Nacional de Mar del Plata, 2025.

Libro digital, PDF
Archivo Digital: descarga y online
ISBN 978-987-811-239-8

1. Historia. 2. Historia Medieval. I. Asiss-Gonza?lez, Federico J. IL
Chimondeguy, Javier, coord.
CDD 939

Edicién, disefio y maquetaciéon: Ma. Emilia Garcia Miranda

(maria.garcia.294@unc.edu.ar)

Imagen tapa: Scholar sharpening a quill pen (1633). Oleo sobre tabla, 25,5 x 20,5
cm (10 x 8 pulgadas) Lexden Collecuon Nueva York Tomada de:
d.

Scholar sharoemmz a_quill pen.jpg

Mar del Plata: Universidad Nacional de Mar del Plata, Facultad de Humanidades,
Centro Interdisciplinario de Estudios Europeos, Grupo de Investigacion y
Estudios Medievales.

ISBN: 978-987-811-239-8

El presente libro fue sometido a un proceso de evaluacién académica interna y
externa.

COMISIAH DE
INVESTIGACIONES CIENTIFICAS

Minizieria de Ciencia, Tecrolagia & Innouacion

CENTRO DE ESTUDIOS
SOCTALES bE ANERICA LATIRA

GIEM i CIEsE

5
E IO Bsivmos Tukorens

| CHAyA

e IdIHCS &

< Facultad de
Humanidades

Contm de Estudios
e Sociectades
Frecania lstns

CESP!:

IdIHCS [ 8



mailto:maria.garcia.294@unc.edu.ar
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/08/Gerrit_Dou_-_Scholar_sharpening_a_quill_pen.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/08/Gerrit_Dou_-_Scholar_sharpening_a_quill_pen.jpg

INDICE

PRESENTACION (Facundo Roca, Gaston Garcia,
Javier Chimondeguy y Nahuel Vassallo)................ 1

PRIMERA PARTE. NARRATIVAS, IMAGENES Y
REPRESENTACIONES 14
Capitulo 1. El ser anfibio. Una
aproximaciéon a la ficcibn como
problemaética histérica en el Medievalismo
(Federico J. ASisS-GONZAlIEZ) ............uueucuunn.. 15

Capitulo 2. El rejuvenecimiento de Esén en
los grabados de Rusconi y Salomon (Melina
Soledad Zeiter) 49

Capitulo 3. De aquella satira pintada, de los
pecados y desvarios de los hombres: El
estilo macarroénico en la interpretacién de
José de Siglienza a la obra del Bosco en la
Historia de la Orden de san Gerdénimo
(1605) (Ricardo Alberto Araya Reinoso)...... 90

SEGUNDA PARTE. SABERES Y DISCURSOS......cccurveuenn 131



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas:
un encuentro moderno (Nara Barrozo
Witzler). 132

Capitulo 5. La pastoral del miedo en el
Reino de Granada: los sermones de José de
Barcia y Zambrana (Andrea Arcuri)......... 173

TERCERA PARTE. OBJETOS, AGENCIAS Y PRACTICAS DE
LOSACTORES......ccuiiiniiireniiirenresiseneesensssesessns 200
Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote:
ornamentacién y mobiliario para la vida
cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)
(Maria Lopez Alcaide) ................eceueucnnns 201

Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la
embajada Tenshd (1582-1591) (Sara Maria
Arias Gomez) 235

Capitulo 8. Resistencias religiosas. Una
nueva lectura sobre las rogativas de la
Venerable Orden Tercera franciscana del
Reino de Galicia en la Edad Moderna (Pablo
Vdzquez Bello). 272




Presentacién. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea
desde sus actores, objetos y representaciones

PRESENTACION
APORTES PARA UNA HISTORIA DE LA

TEMPRANA MODERNIDAD EUROPEA
DESDE SUS ACTORES, OBJETOS Y
REPRESENTACIONES

Facundo Roca
Gastoén Garcia
Javier Chimondeguy
Nahuel Vassallo

Este libro reune un conjunto de trabajos que
fueron presentados en el marco del III
Workshop Internacional “Actores, objetos y
representaciones en la Temprana Modernidad
(ss. XV-XVIII)”, realizado en la ciudad de Tandil,
en la Universidad Nacional del Centro de la
Provincia de Buenos Aires, en el mes de octubre
de 2023.

Al igual que la reunion cientifica y el
proyecto académico que le dieron origen, este
volumen da lugar a la confluencia de
investigadores y lineas de investigaciéon que
abordan distintas aristas del complejo
entramado social y cultural que caracterizo al
mundo temprano-moderno occidental. Por lo



Presentacién. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea
desde sus actores, objetos y representaciones

cual, expone tanto la diversidad y la
complejidad de temdticas que, desde las ultimas
décadas, han caracterizado a los estudios de
especialidad sobre el periodo, como asi también,
el amplio repertorio documental que funge
como puerta de entrada al conocimiento
histérico de los siglos XVI a XVIIIL.

En esta linea, los trabajos que
conforman este volumen han sido elaborados
por investigadores de distintas casas de altos
estudios de Argentina, Espafia y Brasil. En ellos
se abordan diversas problemadticas culturales,
politicas, religiosas, de género y del mundo de
las ideas. Los autores instrumentan propuestas
tedricas y metodolégicas que abrevan en los
renovados marcos explicativos de la
historiografia sobre la temprana modernidad,
que establecen un andlisis diacrénico de
problemadticas histéricas en los territorios
europeos, teniendo en cuenta la circulacién y las
conexiones entre los distintos espacios, sus
actores sociales y los artefactos culturales.
Asimismo, la difusion de estos trabajos apunta a
realizar una contribucién a la promocién de la
discusion tedrica e historiografica sobre las
temadticas abordadas, como asi también, al



Presentacién. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea
desde sus actores, objetos y representaciones

conjunto de los debates vigentes sobre este
periodo histérico y sus problemas de andlisis.

La obra estd organizada en tres partes:
la  primera, Narrativas, Imdgenes y
representaciones, marca el inicio del recorrido
entre los tiempos bajomedievales y los primeros
afios del siglo XVII.

En el primer capitulo, Federico Assis-
Gonzdalez (Universidad Nacional de San Juan -
CONICET), plantea una reflexién epistemolégica
y metodoldgica para el estudio de los mundos
medievales, atravesada por la propuesta de
romper con el binomio verdad/falsedad. El autor
resalta el hecho de que los seres humanos son
como anfibios, puesto que habitan el mundo real
y el ficcional. Al mismo tiempo, analiza la
historia como una forma de ficcion y de
narracion de los hechos. Destaca la relevancia
que tiene la ficcién y cdmo en la Edad Media, la
nocion de verdad era diferente a la nuestra ya
que esta no era entendida como una falsedad,
sino como una via legitima de acceder al
conocimiento, y en ultima instancia, a la
divinidad.



Presentacién. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea
desde sus actores, objetos y representaciones

El segundo capitulo, escrito por Melina
Zeiter (Universidad Nacional del Litoral -
CONICET) aborda uno de los episodios del mito
de Medea, “El rejuvenecimiento de Esén”, a
través de algunos de los grabados mds populares
que difundieron esta escena en el siglo XVI,
realizados por Giovanni Antonio Rusconi en Le
Transformationi de Ludovico Dolce (1553) y
Bernard Salomon en las ediciones en francés
(1557) e italiano (1559) de las Metamorfosis. E1
texto realiza una caracterizacion de las obras de
ambos grabadores con el objetivo de identificar
sus similitudes y diferencias, como asi también,
realizar un cotejo con los textos que ilustraron.
En este sentido, el andlisis indaga en las
innovaciones iconogréficas que se produjeron
en relacién con representaciones que habian
circulado previamente sobre el evento narrado
en el mito ovidiano, al tiempo que profundiza en
las transformaciones interpretativas de la figura
de Medea en el contexto social y cultural del
siglo XVI.

En el tercer y ultimo capitulo de esta
primera parte, Ricardo Araya Reinoso
(Universidad Nacional de San Juan - CONICET)
propone un andlisis de la Historia de la Orden de



Presentacién. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea
desde sus actores, objetos y representaciones

san Geronimo (1605), de José de Siglenza, a
partir de su discurso XVII, dedicado a las
pinturas del Escorial. Alli, el autor indaga en la
vinculaciéon entre la obra poética de Merlin
Cocayo (seudénimo de Tedfilo Folengo) y la
produccién pictérica de El Bosco.

El autor se plantea una introduccién al
andlisis hermenéutico centrado en la
intertextualidad poético-pictérica, en pos de
indagar en los modos de ver, pensar y
comprender el mundo atravesados por ese
cruce, comprensible a través del didlogo entre
los diferentes agentes intervinientes en el
proceso interpretativo y en un contexto
histérico especifico.

A partir del andlisis de Sigiienza se
plantea, justamente, abordar las tramas
constitutivas de practicas sociales que, relativas
a la contemplacion de imégenes en el entorno
cortesano escurialense, aportan algunas claves
interpretativas sobre la construcciéon de los
sentidos de lo macarronico, lo ridiculo, el humor
y lo satirico, entre otros, a través de la llave
interpretativa aportada por la figura de la
Phantasia.



Presentacién. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea
desde sus actores, objetos y representaciones

Las coordenadas de la segunda parte
de este libro, titulada Saberes y discursos, estan
situadas en los siglos XVI y XVII, y transcurren
por distintos espacios de la Peninsula Ibérica,
focalizdndose en aspectos confesionales y
disciplinantes.

El capitulo 4, escrito por Nara Barrozo
Witzler (Universidade Estadual de Campinas),
analiza el discurso demonoldgico en las regiones
navarra y aragonesa durante los siglos XVI y
XVII, concentrdndose especialmente en los
tratados de fray Martin de Castafiega, Pedro
Ciruelo y Gaspar Navarro. Luego de un sucinto
repaso de las perspectivas historiograficas
desde las que se posiciona la autora, se estudian
no solo las aproximaciones de estos tratadistas a
las nociones de supersticién y pacto demoniaco,
sino también las representaciones en torno a la
mujer-bruja que emergen de ellos. A su vez,
Barrozo Witzler propone una lectura de este
discurso en relaciéon con otros tratados
coetdneos de comportamiento (tales como
aquellos de los frailes Joseph de Jesus Maria y
Juan de la Cerda) que ponen el foco
especialmente en la conducta femenina y los
roles de género asignados, concentrdndose en



Presentacién. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea
desde sus actores, objetos y representaciones

las caracteristicas que éstos atribuian a las
mujeres acusadas de practicar el crimen
imaginario de brujeria.

El capitulo 5, a cargo de Andrea Arcuri
(Universidad de Granada), estudia la pastoral
del miedo a través de un andlisis de ciertos
sermones de José de Barcia y Zambrana,
publicados en el quinto tomo de su Despertador
Christiano hacia finales del siglo XVII. En su
estudio, Arcuri realiza una lectura
contextualizada de esta literatura homilética,
dando cuenta no sélo del contenido de esta
oratoria sagrada, sino también de los posibles
efectos que ésta buscaba suscitar en la feligresia
del Reino de Granada. El marco interpretativo
de la confesionalizacién y el disciplinamiento
social, que se desplegaron en el catolicismo
postridentino, le proporciona algunas ideas
sustanciales para la comprension de la retdrica
del miedo que este candnigo de la Abadia del
Sacromonte empleaba en sus sermones con el
objetivo de establecer una estrecha relacién
causal entre pecado y puniciéon divina, instando
a la poblacién a la penitencia y la confesién
como formas de aplacar la ira de Dios que se
manifestaba en una serie de calamidades entre



Presentacién. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea
desde sus actores, objetos y representaciones

las que se contaban la sequia, las plagas e
incluso la peste.

Finalmente, la tercera parte de esta
obra, Objetos, agencias y prdcticas de los actores,
se centra en andlisis de casos que van desde el
siglo XVI al XVIII especialmente en el escenario
europeo, pero desde una perspectiva que
introduce la dimensién global y de la circulacion
de précticas y discursos.

El primer capitulo de esta ultima
secciébn, a cargo de Maria Loépez Alcaide
(Universidad de Castilla-La Mancha), explora el
entramado social, cultural y econémico de la
villa de Almagro a comienzos del siglo XVII, a
partir de un minucioso andlisis de su cultura
material. A través del estudio de las cartas de
dote y arras provenientes de los protocolos
notariales de la villa, la autora indaga en la
conformacion de los patrimonios familiares, en
la circulacién y distribucion de distintos tipos de
bienes, asi como en las pautas de consumo
predominantes en esta poblacion rural del drea
manchega. De esta forma, la combinacién de
métodos y perspectivas permite abrir nuevos
interrogantes con respecto a la historia de la



Presentacién. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea
desde sus actores, objetos y representaciones

cultura material y la vida cotidiana en las dreas
rurales de la peninsula.

A continuacién, el estudio de Sara
Maria Arias Gomez (Universidad de Castilla-La
Mancha) analiza el recorrido de la embajada
Tensh6 desde Japdn, su visita a las distintas
ciudades europeas y su regreso al pais asiatico.
La embajada, un proyecto del jesuita Alessandro
Valignano, tenia como objetivo llevar jovenes
cristianos japoneses a Europa para facilitar la
evangelizacion de las tierras niponas y, al
mismo tiempo, acercar la cultura japonesa a los
europeos. La autora relata el viaje y establece
algunas conclusiones en torno a los éxitos y
fracasos de la mision, y analiza las vicisitudes de
los encuentros y desencuentros entre los
europeos y japoneses, asi como la situacién
cambiante en Japén con respecto a la
evangelizacion.

En el ultimo capitulo, Pablo Vazquez
Bello (Universidad de Santiago de Compostela)
analiza la practica de las rogativas en el marco
de la Venerable Orden Tercera de San Francisco
del Reino de Galicia, a lo largo del periodo
temprano-moderno. A través de una minuciosa
indagacion de los fuentes y a partir de un amplio



Presentacién. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea
desde sus actores, objetos y representaciones

repertorio documental, el autor constata que las
rogativas no sélo constituian una método
propicio para apaciguar o0 contrarrestar
catastrofes y calamidades naturales, sino que
también podian convertirse en un arma politica
y un medio util para expresar la protesta o
descontento de la propia congregacion frente a
circunstancias indeseadas o desfavorables. En
efecto, como demuestra Vazquez Bello, las
fraternidades podian hacer un uso instrumental
de estas ceremonias y practicas devocionales,
especialmente cuando se trataba de defender
sus tradicionales privilegios e indulgencias.

Este  volumen  constituye una
continuidad, signada por la publicacién previa
del libro Prdcticas, discursos y
representaciones: aportes para una historia de
la temprana modernidad entre Europa y
Ameérica (ss. XVI-XIX) (Ediciones de la FaHCE,
2025). Como tal, pretende promover la difusion
y consolidar el espacio de trabajo conjunto de un
grupo de investigadores en formacion que,
desde hace ya mads de seis afios, ha comenzado a
articular intereses y proyectos comunes en

10



Presentacién. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea
desde sus actores, objetos y representaciones

distintas instancias. A partir de una pluralidad
de pertenencias académicas e institucionales, se
ha puesto en valor el didlogo y el intercambio
entre lineas de trabajo y dreas especificas dentro
del campo historiografico.

Asimismo, esta publicacién y el evento
cientifico del que surge es el resultado de un
conjunto de apoyos institucionales y personales
de los cuales los autores y compiladores
queremos dar cuenta. En primer término, a las
instituciones que han permitido la organizacién
del Workshop con periodicidad bianual cuyo
objetivo es convocar e interpelar a
investigadores de muy variada pertenencia
institucional y perspectivas de trabajo: el Centro
de Estudios Sociales de América Latina (CESAL),
perteneciente a la Facultad de Ciencias
Humanas de la Universidad Nacional del Centro
de la Provincia de Buenos Aires, centro asociado
ala Comisidén de Investigaciones Cientificas de la
Provincia de Buenos Aires, espacio que acogio la
edicién del Workshop que dio lugar a este
volumen; el Centro de Estudios de Sociedades
Precapitalistas (CESP) y el Centro de Historia
Argentina y Americana (CHAyA), pertenecientes
ambos al Instituto de Investigaciones en

11



Presentacién. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea
desde sus actores, objetos y representaciones

Humanidades y Ciencias Sociales (IDIHCS,
UNLP-CONICET) y vinculados a la Facultad de
Humanidades y Ciencias de la Educacién de la
Universidad Nacional de La Plata; al
Departamento de Historia (FaHCE, UNLP), como
asi también, a sus autoridades; y al Grupo de
Investigaciéon y Estudios Medievales (GIEM-
UNMDP) y sus autoridades, que se han sumado
como institucién oraganizadora de las nuevas
ediciones del Workshop y editan el presente
volumen.

El evento contd con el aval académico
de un prestigioso conjunto de investigadores de
universidades de Argentina, Espafia, Italia y
Brasil, que confiaron en nuestro trabajo y
apoyaron su realizacién: Andrea Reguera
(Universidad Nacional del Centro de la Provincia
de Buenos Aires, CONICET), Rafael M. Pérez
Garcia (Universidad de Sevilla), Michaela
Valente (Sapienza Universita di Roma), Manuel
Fernandez Chaves (Universidad de Sevilla),
Manuela Bragagnolo (Universita degli Studi di
Trento, Max-Planck-Institut fiir
Rechtsgeschichte und Rechtstheorie), Manuel
Herrero Sanchez (Universidad Pablo de
Olavide), Carlos Birocco (Universidad

12



Presentacién. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea
desde sus actores, objetos y representaciones

Pedagodgica Nacional), David Martin Ldépez
(Universidad de Castilla-La Mancha), Massimo
Cattaneo (Universita degli Studi di Napoli
Federico II), Fernanda Molina (Universidad de
Buenos Aires, CONICET)), Francisco J. Moreno
Diaz del Campo (Universidad de Castilla-La
Mancha), Natalia Maillard Alvarez (Universidad
Pablo de Olavide), Fabidn A. Campagne
(Universidad de Buenos Aires), Margarita Eva
Rodriguez (Universidad Auténoma de Madrid),
Maximiliano Mac Menz (Universidade Federal
de Sdo Paulo), Ignacio Atienza Herndndez
(Universidad Auténoma de Madrid), Emir
Reitano (Universidad Nacional de La Plata),
Osvaldo Victor Pereyra (Universidad Nacional
de La Plata) y Gerardo Fabidn Rodriguez
(Universidad Nacional de Mar del Plata,
Academia Nacional de la Historia, CONICET).

13



Primera parte
NARRATIVAS, IMAGENES Y REPRESENTACIONES

14



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

CariTULO 1
EL SER ANFIBIO. UNA APROXIMACION
A LA FICCION COMO PROBLEMATICA
HISTORICA EN EL MEDIEVALISMO

Federico J. Asiss-Gonzélez
Universidad Nacional de San Juan
CONICET

Universidad Nacional de Mar del Plata

Introduccién

Me gustaria que estas paginas sirvieran para
retomar un didlogo sobre la ficcidn,
particularmente en su faceta narrativa, dentro
del campo de las Humanidades vy,
especialmente, en el de la Historia. Hablo de
retomar, pues no es un tema nuevo sino un
invitado bastante recurrente en las reflexiones
epistemoldgicas de la  Historia; cuya
familiaridad, sin embargo, no ha logrado hacer
cesar la incomodidad que genera al presentarse.
Pero, contra lo que podriamos pensar, un
invitado incémodo, si sabemos capitalizarlo, nos
enriquecerd mds de lo que nos arruinard la
jornada. Para ello, s6lo debemos buscar la raiz
de esa sensacion, encontrar qué aspecto oculto
de nosotros pone en evidencia ese encuentro.

15



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

En principio, podria parecer que la
ficcién nada tiene que hacer en una reflexion
epistemoldgica de una ciencia, porque, aunque
pueda decir grandes verdades, corresponde a un
plano distinto. Asi, a diferencia de las artes que
utilizarian la ficcién para crear un mundo
conveniente a sus argumentos, es decir, eficaz;
la ciencia ha de lidiar con una realidad
indiferente, ajena a la voluntad del sujeto. Estas
afirmaciones bien podriamos encontrarlas, sin
demasiado trabajo, en boca tanto de cientificos
naturales como sociales.

Palabras concluyentes que, sin
embargo, no logran conjurar el peligroso vértigo
de aproximarse a la ficcién. Esto ocurre porque,
cada vez, es mas evidente que nuestro acceso a
aquello que entendemos por lo real se da gracias
y no a pesar de la ficcion en su forma narrativa.
La realidad, aiun en sus manifestaciones mas
deshumanizadas, se humaniza en el mismo acto
de conocer: conocer siempre resulta un acto de
narracion. En “¢Narrar o describir?: A propoésito
de la discusién sobre naturalismo y formalismo”
(1936), Georg Lukacs sefialaba que la narracion,
al no poder abarcarlo todo, se reduce a un
numero finito de aspectos de una cosa que

16



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

resultan importante desde el punto de vista de
su funcién particular en la concreta accién
humana en que aparece (Lukacs, 1966, p. 191).
Conocer demanda poner en relato, narrar
conlleva la simplificacién de variables; o, en
otras palabras, conocer ficciona la realidad al
imponer una narraciéon ajena a los hechos
estudiados.

En este punto, nos hemos alejado
bastante de la ficcion aristotélica, que por su
funciéon mimética quedaba en una relacién de
copia respecto de un original, constituido por lo
real. Habia en ello una jerarquizacién en la cual
la realidad debia primar siempre sobre la
ficcion. Hoy sabemos que “el mundo de la ficcion
no es mas ni menos real, es real de otra manera”
(Maurette, 2021, p. 146). Real porque tiene
influencias en nuestros comportamientos a
nivel individual y social, produciendo efectos en
el mundo concreto o externo a la mente. Esto es
posible debido a que los humanos tenemos un
vinculo especial con la ficcién, derivado de
nuestra condicién de seres narrativos; esto nos
convierte en seres anfibios, habitantes
simultdneos de esas dos esferas constitutivas del
mundo.

17



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

Sin embargo, para el sentido comun, lo
que denominamos realidad, aquel compuesto de
objetos con existencia y dindmicas ajenas tanto
a nuestra voluntad como a nuestra consciencia,
continda pareciendo un referente mucho mas
solido, permanente y universal para anclar los
saberes. Su rotundidad ante nuestras
conciencias se sostiene en el plano de la
evidencia. La cual posee la fuerza suficiente
para presentar incontrastables unos eventos,
logrando con ello reducir nuestra comprension
al descubrimiento de unas reglas preexistentes
que regulan aquel fenémeno. No obstante, esta
contundencia pre-reflexiva no es privativa de lo
real. La ficcion sélo es efectiva cuando demanda
para si este mismo tratamiento.

La epojé o suspension del juicio es
condiciéon necesaria para poder disfrutar de
artes como el teatro o la literatura. Todo relato
parte de unas condiciones previas que debemos
dar por vélidas si deseamos comprender los
sucesos que se desplegardn. Aceptamos unas
reglas de conducta, unos modos de
interaccionar, un orden del mundo como
evidentes; pero, luego no somos capaces de
desprendernos del todo de ese mundo mental

18



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

cuando regresamos al plano real, cotidiano.
Empezamos facilmente a ver fendmenos en la
realidad que uUnicamente somos capaces de
identificar porque fueron nominados en la
ficcion. Indudable es que la ficcion precisa de
elementos de la esfera de lo real para anclar sus
metéaforas y construir sus relatos, pero también
lo real se ordena, explica y justifica, asi como se
significa, a partir de nociones que son de un
orden no-real con capacidad de generar efectos
sobre lo real.

La permeabilidad es la caracteristica
principal de los &mbitos de la realidad humana.
Las culturas son anfibias; habitan, al menos, en
dos dimensiones con fronteras porosas: mundo
percibido y mundo eidético. Pero, no lo
olvidemos, nunca estamos absolutamente en
ninguno de los dos, quizds porque ninguno de
los dos puede existir sin el otro, al menos en
términos de consciencia humana. En
consecuencia, somos entes bidimensionales y
anfibios que no sélo vivimos en dos
dimensiones, sino que necesitamos de ambas
para subsistir. Incluso, convendria no pensar en
la ficcién como un elemento, una sustancia mas
0 menos presente en nuestras existencias, sino

19



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

como una capacidad, un ejercicio del
pensamiento que establece los limites de lo
pensable, es decir, de lo posible.

En términos absolutos, la ficcion
narrativa posee una capacidad ilimitada de
mundos posibles, de alteridades, pero no todas
se manifiestan en la misma época ni son
transmitidas al futuro. Como apunta Bruner
(2013, pp. 77-78), 1a bifurcacién permanente del
relato nos paralizaria por la inherente
imposibilidad de procesar posibilidades
simultdneas ad infinitum. La metéfora literaria
o0 los relatos que cada época genera y consume
funcionan como amortiguadores semidticos
que, sin disolver del todo las tradiciones, lo
establecido e institucionalizado que define los
limites de lo real, posibilita un acto poiético
movilizador del horizonte de lo posible y lo
pensable, habilitando acciones, naturalizando
fenédmenos que pasan a incardinarse en lo real,
transformdndolo en ese mismo acto sin romper
el basamento de convenciones en que nos
paramos.

20



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

¢De qué hablamos cuando hablamos de
ficei6én?

La ficcion estd en nuestras vidas, pero no todo
en ella lo es. Considero que éste es un buen
punto de partida para reflexionar al respecto. Si
la entendemos de un modo hipertréfico, en
donde todo sea ficciéon, acabaremos en una
categoria, cuando menos, ineficaz. Si todo es
ficcidn, nada lo es realmente. No debemos pasar
por alto que hay uno o, quizas mejor aun, varios
conjuntos o sistemas de externalidades a
nuestra consciencia que interactuan con ella. A
esto hemos dado tradicionalmente el nombre de
realidad, el campo de las cosas (res) en tanto
tales. Pero, nuestra existencia excede
ampliamente este plano, incluyéndose en uno
mdas abarcador que podriamos denominar
cotidianeidad para diferenciarlo de aquel.

Ese otro mundo, que no es el de las
cosas stricto sensu, es el que funda la ficcidn,
poblado de figuras del pensamiento, que no
deben confundirse con ideas platonicas. No
estamos hablando aqui de categorias
aprioristicas del pensamiento o entes perfectos,
cognoscibles a través de sus manifestaciones
imperfectas en el plano sensible; por el

21



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

contrario, se trata de figuras creadas por la
ficcion a partir de una narratividad, entramadas
en un lenguaje que hace posible la particular
configuracion cerebral de la que disponemos los
humanos. Al hablar de ficcién y figuras unas
lineas atrds procuramos introducir un matiz
conceptual ya sefialado por Gerard Genette
(2004): la figura es el producto del acto de
ficcién. Entender la ficcién en estos términos
pone en evidencia su maquinaria para producir
un encuadre de lo real (Caira, 2016; Goffman,
1991) o un régimen del relato —régime du
récit— (Foucault, 1994) capaz de definir, coartar,
delimitar lo pensable y, consecuentemente, el
horizonte de lo posible. No debemos olvidar que
el dispositivo ficcional, acorde con Patrick
Boucheron (2017), se constituye y opera en una
tension permanente entre lo real, que se imita, y
el pensamiento. Proceso que siempre ocurre por
fuera del binomio verdad-falsedad; este ultimo
se estructura dentro y a partir de una episteme
orégimen del relato, es decir, a partir de un acto
ficcionalizante previo.

El pensamiento, por medio del acto
ficcional, produce modelos del mundo, los

22



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

inventa, en su sentido etimoldgico, haciéndolos
existir s6lo después de su figuraciéon mental.
Estos modelos se presentan frente a lo
infinitamente complejo y pluricausal de lo real
como simples, parciales y reductibles; rasgos
que antes de ser una limitacién o una marca de
inferioridad frente a lo real es su condicion de
posibilidad. Sin limitar las variables de andlisis
y delimitar los contornos de su parcialidad seria
imposible articular una narracion légica que
concatene elementos de forma causal.

Una vez constituida, esa cosmovisién
se difunde socialmente como un macromodelo
semidtico, materializado y objetivado en un
abanico de prdcticas y discursos (religioso,
cientifico, filoséfico, literario); los cuales utilizan
el potencial de la narrativa para persuadir al
receptor a través de un efecto del discurso que
elimina el azar y la contingencia de lo real. Este
borramiento es condicién necesaria para que
logren significar los eventos (Wolf, 2008, pp. 171-
172). Pero la narrativa, para Rudrum, seria
también performativa de un modo distinto, no
solo por sus efectos perlocutivos, sino por las
convenciones que determinan su uso. Acorde
con este investigador, lo narrativo no es una

23



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

condicion sustancial u Odntica del texto. La
identificaciéon de un texto como narrativo, en
contraste, vendria de unas convenciones
sociales compartidas; las que condicionan los
usos del discurso. De este modo, se emparenta la
condiciéon narrativa con la ficcional de un
discurso, pues ambas estarian
sobredeterminadas por unas convenciones
acerca de su uso y recepcion. La ficcionalidad de
un texto le sobreviene desde el exterior. En esta
linea, Marie-Laure Ryan (2006) ha sefialado que
no es posible descubrir la ficcionalidad
indefectiblemente entre las palabras que
componen un texto. Pero, su determinacion
contextual es clave, en tanto que entender un
texto como ficcién condiciona la lectura y el uso
que una sociedad hard de €él, determinando sus
efectos y proyecciones.

Entonces, existe una catalogacion
externa de un texto como ficcién que condiciona
sus posibilidades de lectura; y, sin embargo, la
presencia de la ficcidn no se agota en este plano.
También estd presente en la poiesis de la
realidad significada que habitamos; es decir,
actuia inexorablemente en el plano del
pensamiento. La ficcién opera con elementos de

24



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

la realidad, para ir mds alld de ella. Por eso
mismo, se mueve en un registro diferente al de
lo verdadero y lo falso. Mucho del potencial de
la narrativa, a nivel evolutivo, se cifra en las
posibilidades que la ficcién brinda al cerebro
humano. Gracias al lenguaje, sobre este érgano,
se soporta la mente metarrepresentacional, a
partir de la cual concebimos y comprendemos
las nociones de pasado, presente y futuro, a la
vez que logramos empatizar. Las ficciones,
acorde con Brian Boyd (2009), posibilitan que
cada individuo se enriquezca con una variedad
de experiencias humanas, de vidas diversas, sin
necesidad de vivirlas en persona. Aprender de
las posibilidades de lo humano sin asumir un
riesgo, en ocasiones vital, aventajo
biolégicamente a nuestra especie (Nigan, 2012).

Pero ello no habria sido posible sin el
desarrollo del lenguaje y de su aplicacién en
juegos sofisticados, comunes en los primates,
que dieron origen a la capacidad de narrar y ala
emergencia de ficciones (Boyd, 2018). El cerebro
cred el lenguaje y la narrativa, pero la cognicién
acabd modelada por estos (Don, 2015). Los seres
humanos nos encontramos para intercambiar
historias, y con ellas experiencias, fortaleciendo

25



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

las relaciones comunitarias. Pero el interés que
manifestamos hacia los relatos va més alla de un
mero divertimento. Volcar informacién en un
relato fue una forma econdmica y eficiente de
garantizar su conservacion y reproduccion. Los
relatos mdas ampliamente transmitidos fueron
los que aportaron informacion relevante para
una comunidad, especialmente en un ambito:
predecir sus conductas a través de la empatia
(Han y Northoff, 2008).

En base al potencial cerebral, cada
comunidad humana desarroll6 unas facetas que
dieran mejor respuesta a su contexto. En
consecuencia, cada sociedad y cultura habria
generado los modelos narrativos que mejor
dieran cuenta de su cosmovision y organizacion
comunitaria. Sin embargo, partiendo de ese
punto de acuerdo, los narratélogos se dividieron
entre aquellos que entienden que, a pesar de sus
variaciones, la condicién narrativa de un texto
se define por sus caracteristicas internas; y los
que ven en la pragmatica del discurso la clave
para delimitar lo narrativo. Entre estos ultimos,
David Rudrum (2005; 2006) recuper6 la nocion
de juego de lenguaje acufiada por Ludwig
Wittgenstein para reflexionar sobre la

26



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

efectividad de las definiciones estructurales y
semidticas de lo narrativo como una
representacion de eventos asincronicos,
factuales o ficcionales, que no se pueden deducir
légica ni causalmente uno del otro (Prince,
2018).

Rudrum considera que esta definicion,
mdas que errdonea, es imprecisa. Dado que
algunos discursos no narrativos podrian encajar
en esos mismos limites, la considera ineficiente.
Por este motivo, propone enfocarse en el uso y
en el contexto donde se inserta el discurso; pues
es alli donde se determina su condicién
narrativa, a través de un juego de lenguaje en el
que el emisor y el receptor comparten un
numero de reglas. Rudrum entiende que la
narracion, mas alla de contar el desarrollo de
unos eventos, tiene siempre un proposito. El
narrador echa mano de unos recursos retéricos,
de unas reglas y temas socialmente aceptados y
compartidos para conseguir interesar al
oyente/lector; asi, al atraerlo, se propone
someter al receptor del mensaje a la logica
impuesta por la narracion, obteniendo de él lo
que desea a través de la persuasion. En
consecuencia, para Rudrum un discurso que no

27



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

coincida con las légicas y reglas sociales no sera
tomado por el receptor como narrativo, a pesar
de que sus caracteristicas internas asi lo
indiquen.

La Historia entre lo ficticio y 1o real

La realidad es un problema, especialmente para
las ciencias. Toda ciencia habla de la realidad, al
menos de una parte de ella. Conocer, como ya
hemos dicho, implica realizar un recorte de lo
real al que se puede problematizar y al cual es
posible darle un orden. Orden limitado el de las
ciencias, ante el que la realidad se muestra
siempre cadtica en su pluricausalidad, ajena a
nuestros deseos humanos de orden y sentido. Lo
real permanece indiferente e irreductible a una
causalidad, inagotable para cualquier teleologia.
Ante la mirada escudrifiadora, «lo que es», la
cosa en si o «res», se multiplica, pues la mirada
nunca es neutral cuando capta una parcialidad
ala que le brinda una entidad determinada. Asi,
una hoja otofial cayendo al suelo sera leida
desde codigos divergentes por un quimico, un
fisico, un fil6sofo o un poeta. Las ciencias no
hablan sobre lo real, sino acerca de las
parcialidades de lo real, disperso ya en

28



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

innumerables facetas. En consecuencia, hablan
a partir de ficciones, en tanto que ningun
discurso refleja exactamente la realidad.

Es verdad que nuestra afirmacién
puede ser sindicada, a primera vista, de
relativista o posmoderna, pero debemos aclarar
que estas paginas no buscan conducir al lector al
idealismo absoluto de afirmar que la realidad no
existe o que se reduce a un pufiado de ficciones
engafiosas. Las ciencias ficcionalizan,
sostenemos este punto, pero ello no implica
afirmar que inventen lo real o incluso engafien
a la humanidad. Es més bien un recordatorio de
que toda argumentacion, explicacion o anélisis
sobre un evento real le impone una racionalidad
propiamente humana, ficcional en tanto no esta
en «la cosa en si» (Ranciéere, 2017). El sentido, el
orden ldgico y racional es incorporado por la
mente humana a un devenir constante que no
reflexiona sobre su obrar, sin una semidtica
determinada.

Si esto es asi para eventos como la
fortuita caida de una hoja, que la comodidad del
lenguaje denomina «naturales» como
equivalente a objetivos, cabe preguntarse: ;qué
ocurre con los que son eminentemente

29



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

humanos? Poniendo al margen, por
conveniencia argumental, que todo
conocimiento es humano, englobando vy
significando todo el Cosmos, diremos que
asuntos tan claramente humanos como la
organizacion social, la politica, la distribucién
de los recursos, la educacién o la lengua en
ocasiones son percibidos irreflexivamente como
un elemento mads de lo real. Asi, la tarea de
visibilizar la arbitrariedad que rige gran parte
de la vida humana es un eterno recomenzar, un
sinfin de desvelamientos.

Asimismo, la ficcién es un problema
recurrente en el campo de la Literatura y las
Ciencias Humanas desde hace al menos
cincuenta afios (Bonoli, 2007).

El concepto de ficcion es un catalizador
que evidencia los cambios en la epistemologia
desde la década de 1970, pasando del
positivismo al constructivismo. Fue utilizado en
aquellos afios para reflejar la condicién
construida de todo conocimiento dentro de las
ciencias sociales y humanas, lo cual rompia con
la visién positivista que lo entendia desde una
légica representativa o reproductivista. Sin
embargo, al profundizar en esta logica en los

30



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

afios posteriores, la nocién de ficcién acabd
empobrecida, al convertirse en un sinénimo de
«construccion». En efecto, si todo texto, ya sea
cientifico o artistico, se define como ficcional
por el hecho de ser un artefacto elaborado por el
ser humano, se olvida uno de los roles mas
importantes de la ficcion en el plano del
pensamiento: su capacidad imaginativa. Como
ya sefalaba Clifford Geertz (1973), debemos
tomar consciencia de la potencia del acto
imaginante dentro del pensamiento cientifico, al
ponernos en contacto con lo extrafio, con
aquello que permite que el conocimiento
avance.

Por otra parte, debemos evitar, como
hemos dicho, caer en la comoda conclusion de
que todo es ficcién. Una ficcién entendida como
mero engafio sensorial, trompe-lI'oeil o
trampantojo de una arbitrariedad sin
referentes. No cuestionamos que exista una
externalidad, pero ella es de una complejidad
tal, polimorfica, contradictoria y proteica, que
su totalidad excede a nuestra comprension. Es
sabido que la unica forma de inducir una idea es
desbrozandola, el camino de la generalizacién
es el unico que nos conduce al conocimiento. Lo

31



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

real de las ciencias, aun de las autopercibidas
como «duras» o «exactas», se constituye a partir
de una mirada ficcionalizante y racionalizadora.

Por ello, es de suma importancia
reflexionar sobre este asunto central del
conocimiento humano: la ficcién. Hagamos el
intento de reflexionar sobre ella despojados del
corsé platonico-aristotélico «verdad-falsedad».
Para Occidente, todo comienza con Aristoteles y
las diferencias de éste con su maestro, Platén; o,
mdas bien, todo empieza con sus textos,
convertidos ya en un palimpsesto de siglos de
lectura superpuestas. En el pensamiento
aristotélico, la ficcién se define por su relacion
mimética con su referente, lo real. Pero la
mimesis no deja de ser un asunto opaco. Para
algunos, como Jesus Maestro (2006), definir la
ficcion en términos miméticos implicaria darle
una condicién ontoldgica y preexistente a la
realidad por sobre aquella. Entendida en estos
términos, la realidad se definiria como aquello
que existe por si mismo, escapando de cualquier
significacién (Barthes, 1968, p. 87). Lo
interesante es que la mimesis fue el modelo por
excelencia del arte clasico, imponiéndose como
representacion de la realidad, sin discutir lo

32



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

ficcional que era introducido, inevitablemente,
en este discurso visual.

En la linea del Estagirita, Jean-Marie
Schaeffer (2002) definié la ficciébn como una
modelizaciéon mental de lo real que extrae su
esencia sin modificar la realidad. Este anclaje en
una realidad auténoma y cognoscible es el que
permite a Schaeffer justificar sus dos
posicionamientos frente al problema de los
efectos de la ficcion en lo real: la inmersion y el
efecto de arrastre. Articulados, ambos le
posibilitan explicar como el sujeto ingresa a la
ficcion y por qué sus efectos modelizantes sobre
lo real so6lo operan a partir del juego, del
«fingimiento ludico». Segun entiende, es desde
un fingimiento ludico que los sujetos hacen una
inmersién consciente y voluntaria en la ficcion.
En ese juego actoral se producen modelos de lo
real con posibilidades de impactar en lo real, sin
por ello confundirse olvidando el origen ficticio
del modelo. Asimismo, el fingimiento debe ser
compartido para no tornarse en una mentira. Es
imprescindible un acuerdo intersubjetivo de
simulacién o se estaria incurriendo en un
engafio o manipulacién. En otros términos,
Schaeffer concibe la ficciéon con una doble

33



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

faceta: el fingimiento serio, sinénimo de la
mentira, y el ludico, sin engafio y nacido del
acuerdo de «hacer como si».

Acorde a mi parecer, debo decir que
esta lectura de la ficcién resulta limitante, pues
la reduce a un plano consciente, con una
posibilidad de ingreso y egreso nacida de la
voluntad. Asi, las categorias de lo real y lo ficticio
permanecen claramente definidas para la
consciencia, excepto que obre un acto de
engafio. Si bien Schaeffer no ignora que existan
ficciones efectivas sobre lo real que operan en la
creencia de verdad, no logra salir del binomio
verdad-falsedad, el cual proponemos superar en
este planteo.

En contraste, siguiendo a Paul Ricoeur
(1999), entendemos la ficciéon a partir de la
nocion de referencia productiva. Aqui el acto
ficcionalizante no se limita a reproducir una
realidad dada, sino que produce una novedad a
partir de lo existente en el plano de las cosas y
en el de las ideas. Al referirse a lo real, la ficcién
no hace mdas que establecerla, producirla. El
sistema simbdlico acaba por mostrar lo real bajo
su punto de vista, obrando de forma
inconsciente en los sujetos y obturando otras

34



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

miradas posibles. Por eso es que no debemos ver
en la ficciéon una huida de la realidad o de lo
factico. Por el contrario, integra y organiza la
realidad con su actividad productiva (Campos
Medina y Campos Medina, 2018), la cual amplia
las posibilidades cognitivas y de accionar.

Como apunt6 Pierre Bourdieu con su
concepto de il/lusio, son necesarias unas
creencias primordiales, nacidas del compromiso
existencial del individuo con su entorno, para
introducirse en las practicas sociales. No se
puede jugar un rol dentro de ellas sin adherir
ciegamente a determinados principios. Asi, la
Illusio seria un modo de existencia o de
compromiso en el mundo social, un modo
practico de investidura que no cuestiona los
fundamentos de su organizacion, lo cual se logra
a través de una perfecta adecuacion entre los
marcos mentales (habitus) y las reglas mismas
de ese universo (campo) (Bourdieu, 1994). Sin
discursos ficcionales aceptados
irreflexivamente como verdades
incuestionables resultaria imposible ejecutar
cualquier accién en el mundo social sin caer en
una permanente reflexion sobre el sentido. La
ficcion funda el mundo social y ordena la

35



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

realidad, ofreciéndonos sentidos a los que
aferrarse.

Acceder a lo que entendemos por
verdadero, en nuestra época es siempre un tema
epocal, histérico, dependiente de un gran
numero de variables dificilmente extrapolables
(Veyne, 1987). La veridiccion se determina
histéricamente y su efecto de verdad es siempre
producto de una efectiva puesta en relato, de
una narrativizaciéon que propicia practicas y
efectos sobre 1lo real (Chartier, 1996),
fortaleciendo su efecto de veracidad. Por ello,
toda ficcién es politica, en tanto que para
imponerse y ser efectiva como macrorrelato
precisa del ejercicio del poder. En manos de
aquellos que ejercen un poder que los produce,
la ficcién se torna en una herramienta para
orientar los relatos sobre lo real en los que se
anclan nuestras vidas e identidades.
Ficcionalizar es la accién por la que el poder
produce realidades y subjetividades.

Conclusién: La poiesis ficcional en los
mundos medievales

36



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

A través de este recorrido tedrico, la intencién
que persegui fue habilitar un abordaje diverso
con los textos y las dindmicas de transformacion
de los mundos medievales. Tradicionalmente la
racionalidad decimonoénica catalogé los textos
medievales en base a unas taxonomias que
establecian unas jerarquias, en las que ficcién se
equiparaba a falsedad: unos textos eran mas
veraces que otros. Asimismo, se entendia que
esas textualidades reflejaban orbitas de la
realidad humana con capacidad muy distintas
entre si de transformar y dar cuenta sobre lo
real. Mientras que la llamada «literatura» se
reducia al divertimento o la edificacién; los
libros de cuentas, tratados politicos, leyes y
epistolarios venian a dar cuentas de una accién
de intervencion efectiva en lo real. En
consecuencia, unas fuentes resultaron mas
idéneas que otras para una Historia cientifica
interesada en conocer los acontecimientos del
pasado.

No pretendo hacer aqui un camino de
migajas historiograficas que nos conduzca al
punto presente; transcurrir en el que nos
encontrariamos, entre otras obras, con los
trabajos de Jacob Burckhardt (1* ed. 1860),

37



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

Huizinga (1* ed. 1919), Lucien Febvre (1* ed.
1947) o Erich Koéhler (1 ed. 1956). Mi interés en
este punto es reflexionar sobre los cambios
inherentes a una recuperacion de lo ficcional
como campo de experimentacion e instrumento
de intervencién en lo real. En principio, al
romper con el binomio verdad/falsedad se
habilitara la posibilidad de restituir el rol que los
hombres y mujeres de la Edad Media asignaban
a la ficcion; la cual era un medio para poder
acceder a las verdades divinamente perfectas a
través de la imperfecta materialidad de lo real,
la que en ningun término agotaba en su
tosquedad los limites de lo veraz.

En este sentido es famoso el pasaje del
Policraticus (VILI) en el que Juan de Salisbury
declara que al servicio de la Verdad suprema
mezcld tanto a cosas serias como ligeras, tanto
falsas como verdaderas. La utilidad y la
honradez guiaban la pluma de este clérigo que
no dudaba en modificar cuanto fuera necesario
en las historias para ajustarlas a estos
principios. Incluso ubica su tarea edificante en
un nivel inferior al de la verdad, en cuya
determinacién no deseaba asumir riesgo
alguno. Declinando una tarea inutil, pues Dios

38



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

habia sumido a los sabios en parcialidades que
los alejaban de un conocimiento con el que
pudieran atentar contra El, se ocupaba en
transmitir un compendio de saberes que fueran
utiles al lector para ajustar su vida a la Verdad
suprema que la Iglesia profesaba. Esta misma
parcialidad que sumia a los sabios en una doxa,
en opiniones alejadas del Logosdivino, llevaba a
afirmar a Juan de Salisbury que es el parecer de
cada quien lo que llevara a denominar a un
relato fabula o historia (VIILXI).

Como vemos, la verdad ultima en el
pensamiento medieval no estaba restringida a
las exigencias de lo real; o, en otras palabras,
nunca dejes que la realidad te estropee una
buena historia. Esta frase, atribuida a Mark
Twain, tomada contempordneamente como
muestra del cinismo de los periodistas, bien
podria reflejar desde otro angulo la visién de los
hombres medievales sobre la verdad. La verdad,
que no solo residia en Dios, sino que era Dios,
jaméas se mostraba plenamente a los ojos
humanos y las mentes quedaban ajenas a la
comprensién plena de los misterios de la
Creacidn, por lo llegados a un punto debiamos

39



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

hacer un salto de fe, aceptar los dogmas de fe sin
procurar su comprension racional.

La efectividad de dichos relatos para
conducir la voluntad humana, en este caso hacia
los preceptos del dios cristiano, asi como sus
efectos perlocutivos y performativos,
interesaban mas que la constatacién de su
estricta observancia de los datos facticos. Esto
hizo de la ficcién un legitimo camino hacia las
verdades eternas y le reconoci6 una fuerza
poiética para fundar lo real; pues lo ficcional no
se circunscribe tedricamente a un campo o
género que la agota como hoy disponemos del
término literatura (Asiss-Gonzalez, 2019).

El mundo medieval, por el contrario,
no concebia una discursividad exclusivamente
artistica, una palabra emitida gratia sui (Eco,
2000), sin otro proposito mds que el deleite que
provoca. La toma de la palabra durante la Edad
Media no se realizaba gratuitamente,
recordemos que Jesus era denominado Verbum
Dei. La palabra debia servir para recuperar un
saber divino sobre el Mundo (Foucault, 2015, p.
91), tarea en la que recurrian a la ficcion sin
ningun prurito. La ficcién se presentaba como
una potencia creadora, fundadora 'y

40



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

legitimadora de planteos en diversos campos del
saber: legal, historiografico, geogréafico, politico,
anatomico, botdnico, zooldgico, entre muchos
otros.

Conviene, entonces, resistirnos a
catalogaciones que proyecten sobre bestiarios,
herbolarios, lapidarios y demas la sombra de lo
falaz. Aceptemos, por el contrario, que lo
ficcional que somos capaces de reconocer en
ellos, como bien apuntaba Juan de Salisbury,
opera en un registro distinto al de lo falso o
verdadero. Su valoracién ha de hacerse en el
nivel de la efectividad para alcanzar el fin
perlocutivo de cualquier texto, convencer al
receptor, ya fuese oyente o lector. Para lo cual
deberd hacer uso de unas convenciones
discursivas de la época y a un marco epistémico
determinado, que produce lo que denominamos
el sentido comun y la vision de mundo en el que
los discursos se insertan.

En suma, integrar la ficcion como parte
de la condicion humana de conocer vy
transformar la realidad nos permitird hacer de
ella una lectura social, comprender los
dispositivos que han echado mano de ella para
ser eficaces promotores de practicas y

41



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

legitimadores de discursos. Mucha se ha hecho
ya en el campo del medievalismo a este respecto,
sin por ello adentrarse plenamente en el campo
de la ficciébn. Hemos deambulado por sus
arrabales recurriendo a términos afines, como
el de representacién, mentalidad o imaginario,
que en su alteridad nos mantuviesen a los
historiadores a buen seguro de la ficcion, gran
bestia negra del relato historiogréafico conjurado
por la referencialidad como piedra angular
epistémica. Toca hoy, al menos eso creo,
permitirse una reflexiéon mas honesta con la
ficcion y dejarnos enriquecer por lo que tenga
para ensefiarnos de la condicién humana.

Referencias bibliograficas

Asiss-Gonzdlez, F. (2019). Lo literario y el texto:
la incomodidad de lo inadecuado. En G.
Miranda (Comp.), Problemas y desafios
del discurso historiogrdfico en el siglo
XXI (pp. 19-56). Abdulah.

Barthes, R. (1968).  L’effet de réel
Communications, 11, 84-89. DOI:
https://doi.org/10.3406/comm.1968.115
8

42



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

Bonoli, L. (2000). Fiction et connaissance : de la
représentation a la construction.
Poétique, 124, pp. 485-501.

Bonoli, L. (2007). Fiction, épistémologie et
Sciences Humaines. A contrario, 5 (1),
pPp. 51-66. DOI:
https://doi.org/10.3917/aco0.051.0051

Boucheron, P. (2017). Chaque époque réve la

suivante [Videol. Collége de France.
https://www.college-de-
france.fr/site/patrick-
boucheron/course-2017-01-10-
11h00.htm

Bourdieu, P. (1994). Un acte désinteressé est-il

possible? En Bourdieu, P., Raisons
pratiques (pp. 149-167). Seuil.

Bourdieu, P. (2014). ;Qué significa hablar?
Economia de los Intercambios
lingtiisticos. Akal.

Bruner, J. (2013). La fdbrica de historias:
derecho, literatura, vida. Fondo de
Cultura Econdmica.

Burckhardt, J]. (2004). La cultura del

Renacimiento en Italia [1* ed. 1860]. Akal.

43


https://doi.org/10.3917/aco.051.0051
https://www.college-de-france.fr/site/patrick-boucheron/course-2017-01-10-11h00.htm
https://www.college-de-france.fr/site/patrick-boucheron/course-2017-01-10-11h00.htm
https://www.college-de-france.fr/site/patrick-boucheron/course-2017-01-10-11h00.htm
https://www.college-de-france.fr/site/patrick-boucheron/course-2017-01-10-11h00.htm

Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

Boyd, B. (2009). On the Origins of Stories.
Harvard University Press.

Boyd, B. (2018). The Evolution of Stories: From
Mimesis to Language, from Fact to
Fiction. WIRES Cognitive Science, 9 (1),
el444.

Caira, O. (2016). Théorie de la fiction et
esthetique des jeux, Sciences de jeu, 6.
DOI: https://doi.org/10.4000/sdj.671

Campos Medina, L.; Campos Medina, F. (2018).
Ficciones que se vuelven realidad,

ficciones para intervenir la sociedad.
Athenea digital Revista de
Pensamiento e Investigacion Social, 18

(2). DOI:
https://doi.org/10.5565/rev/athenea.19
37

Chartier, R. (1996). Escribir las prdcticas:
Foucault, de Certeau, Marin.
Manantial.

Dor, D. (2016). From Experience to Imagination:
Language as a Social Communication
Technology. Journal of
Neurolinguistics, 43 (B), pp. 107-119.

Eco, U. (2000). Sobre literatura. Ediciones de
Bolsillo.

44


https://doi.org/10.4000/sdj.671

Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

Febvre, L. (1993). £] problema de la incredulidad
en el siglo XVI: La religion de Rabelais
[12 ed. 1947]. Akal.

Foucault, M. (1994). L’arriére-fable. En D. Defert,
F. Ewald, (Dirs.). Dits et écrits I. 1954-
1969 (pp. 506-513). Gallimard.

Foucault, M. (2015). Literatura y lenguaje. En E.
Castro (Ed.). La gran extranjera: Para
pensar la literatura (pp. 71-122). Fondo
de Cultura Econémica.

Geertz, C. (1973). La description dense : vers une
théorie interprétative de la culture.
Enquétes, 6, pp. 87-88.

Genette, G. (2004). Métalepse. De la figure a la
fiction. Editions du Seuil.

Goffman, E. (1991). Les cadres de I'expérience.
Editions de Minuit.

Han, S.; Northoff, G. (2008). Culture-Sensitive
Neural  Substrates of Human
Cognition: A Transcultural
Neuroimaging Approach.  MNature
Reviews Neuroscience, 9 (8), pp. 646-
654.

Huizinga, J. (2001). EI otorio de la Edad Media:
Estudios sobre la forma de vida y del
espiritu durante los siglos XIV y XV en

45



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como

problematica histérica en el Medievalismo

Francia y en los Paises Bajos [1* ed.
1919]. Alianza Editorial.

Juan de Salisbury (1984). Policraticus. M. A.

Ladero (Ed.). Editora Nacional.

Kohler, E. (1991). La aventura caballeresca. Ideal

Lillard,

Lukacs,

yrealidad en la narrativa cortés [1° ed.
1956]. Sirmio.

A. (2013). Fictional Worlds the
Neuroscience of the Imagination, and
Childhood Education. En M. Taylor
(Ed.), The Oxford Handbook of the
Development of Imagination (pp. 137-
160). Oxford University Press.

G. (1966). Problemas del realismo.
Fondo de Cultura Econémico.

Maestro, J. (2006). EI concepto de ficcion en la

literatura (desde el materialismo
filosdfico como teoria literaria
contempordnea). Miravel Editorial.

Maurette, P. (2021). Por qué nos creemos los

Nigan,

cuentos: (omo se construye la
evidencia en la ficcion. Capital
Intelectual.

S. (2012). The Storytelling Brain.
Commentary On Social Attribution:
Implications of Recent Cognitive

46



Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

Neuroscience Research for Race, Law,
and Politics. Sci Eng Ethics (18), pp.
567-571. DOLI:
https://doi.org/10.1007/s11948-012-
9378-3

Prince, G. (2008). Narrativehood, Narrativeness,
Narrativity, Narratibility. En J. Pier, J.
A. Garcia Landa (Eds.), Theorizing
Narrativity (pp. 19-28). Walter de
Gruyter.

Ranciere, J. (2017). Les bords de la fiction.
Editions de Seuil.

Reese, E. (2013). Culture, Narrative, and
Imagination. En M. Taylor (Ed.), The
Oxford Handbook of the Development
of Imagination (pp. 196-212). Oxford
University Press.

Ricoeur, P. (1999). Para una teoria del discurso
narrativo. En Historia y narratividad
(pp. 83-155). Ediciones Paidds.

Rudrum, D. (2005). From Narrative
Representation to Narrative Use:
Towards the Limits of Definition.
Narrative, 13 (2), pp. 195-204.

Rudrum, D. (2006). On the Very Idea of a
Definition of Narrative: A Reply to

47


https://doi.org/10.1007/s11948-012-9378-3
https://doi.org/10.1007/s11948-012-9378-3

Capitulo 1: El ser anfibio. Una aproximacién a la ficcién como
problematica histérica en el Medievalismo

Marie-Laure Ryan. Narrative, 14 (2),
pp. 197-204.

Rudrum, D. (2008). Narrativity and
Performativity: From Cervantes to Star
Trek. En J. Pier, J. A. Garcia Landa
(Eds.), Theorizing Narrativity (pp. 253-
276). Walter de Gruyter.

Ryan, M.-L. (2006). Semantics, Pragmatics, and
Narrativity: A Response to David
Rudrum. Narrative, 14 (1), pp. 188-196.

Schaeffer, J-M. (2002). ;Por qué la ficcion?
Ediciones Lengua de Trapo.

Wolf, W. (2008). Chance in Fiction as a Privileged
Index of Implied Worldviews: A
Contribution to the Study of the World-
Modeling Functions of Narrative
Fiction. En J. Pier, J. A. Garcia Landa
(Eds.), Theorizing Narrativity (pp. 165-
210). Walter de Gruyter.

Veyne, P. (1987). ;Creyeron los griegos en sus
mitos?Ediciones Juan Granico.

48



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

CAriTULO 2
EL REJUVENECIMIENTO DE ESON EN
L.OS GRABADOS DE RUSCONI Y
SALOMON

Melina Zeiter
Universidad Nacional del Litoral
IHuCSo-CONICET

Introduccién: las tradiciones bajomedievales
y renacentistas del rejuvenecimiento de Esé6n
El rejuvenecimiento de Es6n es uno de los
episodios del mito de Medea, relatado en las
Metamorfosisde Ovidio, que transcurre durante
la estadia de la protagonista en Yolco. De
acuerdo con este poema, Jason pide a su esposa
que le quite afios de vida para ddrselos a su
padre Esén. Ella se niega a restarle tiempo a su
marido, pero accede a realizar un
encantamiento para rejuvenecer a su suegro.
Para ello, se dirige en un carro tirado por
serpientes aladas a tierras desconocidas, en
busqueda de hierbas y partes animales. Al
volver, espera la noche de luna llena, levanta
dos altares y se arrodilla para rezar a Hécate.
Tras recibir la ayuda divina, reune los

49



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

ingredientes recolectados en un caldero y los
revuelve con una rama de olivo. Degiella a
Eson, drena su sangre por la garganta y la
sustituye con la pécima que habia preparado.
Luego, el hombre despierta rejuvenecido.

El episodio fue poco frecuentado
durante la Antigiiedad y la Edad Media; de
hecho, sus primeras representaciones en
imdagenes parecerian datar de fines del siglo XV
(Bardon y Bardon, 1969, p. 85). Para esta época,
se inauguran dos tendencias iconograficas
diferentes: por un lado, la esbozada en las
ediciones de L’istoire de Jason, de Raoul Lefévre;
por el otro, las que circulaban en las
vulgarizaciones al italiano de las Metamorfosis.
Mientras que en el primer caso el ritual se
desarrollaba en una bafiera, en el segundo se
representaba, en una sola imagen, distintas
partes del procedimiento de acuerdo con la
narrativa ovidiana.

L’istoire de Jason, obra que se cree
escrita hacia 1460, tenia una impronta
laudatoria y fue importante para la corte de
Felipe III de Borgofia, quien cred la Orden del
Toison de Oro en el marco de la celebracién de
su boda con la infanta dofia Isabel de Portugal

50



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

en 1430 (Morse, 1983, p. 35). Entre las fuentes de
inspiracién, se pueden destacar las ediciones en
versoy en prosa de Ovide moraliséy de Histoire
ancienne jusqu’a César. L’istoire de Jason
incorporé varias ilustraciones de distintas
partes del mito, entre ellas una relativa al
rejuvenecimiento de Esén. En el titulo, el
episodio se conecta con el asesinato de Pelias, lo
que ilumina las caras benéfica y maléfica de los
actos de Medea, la tensién entre su faceta de
princesa amorosa, enamorada y su presencia
destructiva y vengativa (Bercea-Bocskai, 2006, p.
107).

Asi, en la Figura 1 se muestra a Esén
desnudo en una bafiera, mientras que Jasén y
Medea estdn de pie a su lado; el ritual se
desarrolla en un dormitorio. La protagonista
toca con una mano la cabeza de su suegro y con
la otra revuelve un pequefio tazén. El rostro de
Eson estd borroneado, por lo que no se puede
ver su expresion. En el titulo del apartado se
menciona esta ligazén entre la escena del
rejuvenecimiento y la del homicidio de Pelias:
“como Medea hizo rejuvenecer al rey Eson por

51



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

Jasén y como hizo morir a Pelias por sus propias
hijas, que se desesperaron por esta causa”.!

Fig. 1. Medea rejuvenece a Esén. En Listoire de Jason extraite de
pluseurs Iivres et presentée a noble et redouté prince Phelipe, par la
grace de Dieu duc de Bourgoingne et de Brabant, Raoul Leéfevre.
Tlustracion. Siglo XV. Bibliothéque nationale de France, Bibliothéque de
1'Arsenal, Ms-5067 réserve, £.130r. Disponible en:
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btvib55000811k/f269

El uso de este repertorio podria
relacionarse con la asociacion de la princesa de
la Célquide con los bafios calientes, esbozada en
distintas versiones antiguas. Esta conexidn se
esbozaba ya en Las nodrizas de Baco, de Esquilo;
en los escasos fragmentos conservados se

1 En el original: comment medee fist Iaso le roy eson de vemz
Ienne et comment elle fist pelleus morir par ses propres filles qui
se desesperent a cette cause. En L’istoire de Jason, BnF,
Bibliotheque de I'Arsenal, Ms-5067 réserve, £.129v.

52



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

menciona que la hechicera volvia a la vida a las
nodrizas y les ensefiaba el procedimiento para
que ellas puedan cocer y revivir a sus maridos.
Hacia el siglo IV a. e. c., Paléfato, en su Peri
Apiston, planteaba que Medea habia inventado
los bafios calientes y las tinturas de cabellos
(Hawes, 2014, p. 59). De la misma manera, en su
De incredibilus, en la entrada de la palabra
Coctio, se describe al bafio caliente como el
invento de Medea.? Por su parte, las Fabulae,
atribuidas a Gayo Julio Higino y redactadas
aproximadamente en el siglo I a. e. c., describen
los rituales realizados por la heroina para
rejuvenecer personas ancianas: “Medea, cuando
se dedica a cocinar a hombres viejos, ellos se
hacen jévenes”.® Por ultimo, Estobeo recuperaba
una idea de Didgenes, quien explicaba que
Medea usaba los bafios calientes y el ejercicio
fisico como métodos de rejuvenecimiento
(Hawes, 2014, p. 237, n. 44).

Esta asociacion de la hechicera con los
bafios calientes parece haber estado

2 De acuerdo con la versién consultada en la Bayerische
Staatbibliothek, De incredibilibus, Minchen, Bayerische
Staatsbibliothek, A.gr.b. 2387 d, p. 96.

3 En el original: Medea, ut dicitur, seniores homines coquens,
Iuuenes eos faciebat.

33



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

relativamente extendida en la Antigiiedad. Es
probable que su conexién con este “invento”
haya recobrado fuerza en el marco de la
propagacion de esta forma de “automedicacion”
por parte de la nobleza francesa de fines de la
Edad Media, con la consecuente discusién sobre
sus beneficios y contraindicaciones (Siraisi,
1990, p. 137). Su uso fue aceptado desde inicios
del siglo XV, no solo para fines de lo que hoy
llamariamos higiene personal, sino que también
era visto como una prdctica recreativa, capaz de
reconfortar y regenerar los cuerpos a nivel fisico
y espiritual (Boisseuil, 2014).

Por el contrario, en el ambito italiano
se ensayaba un repertorio distinto para esta
escena. Las vulgarizaciones impresas en
Venecia contenian un solo grabado por mito, en
formato apaisado en el que se representaban
varias acciones. Sin menospreciar la relevancia
de las moralizaciones francesas como fuentes de
inspiracién iconografica, las escenas mitologicas
experimentaban formatos nuevos (Diez Platas,
2010, p. 345). En el caso del mito que nos
concierne, la imagen solia mostrar el
rejuvenecimiento de Esén con un patrén
similar: en el centro, se exhibe a Es6n sobre una

54



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

mesa mientras Medea lo degiiella. A uno de los
lados, se encuentran dos altares y un caldero,
mientras que del otro costado la hechicera esta
arrodilla. Detras, en uno de los extremos, la
protagonista se halla en el carro tirado por
serpientes aladas, y en la otra esquina, con
Jason. Entre los ultimos afios del siglo XV y las
primeras décadas del XVI, en Venecia circularon
tres versiones con este repertorio, si bien con
variantes entre si: la vulgarizacion de Giovanni
dei Bonsignori (1497) (Figura 2), la edicién en
latin con comentarios de Raphael Regius (1513)
y la traduccion de Niccolo degli Agostini (1522).

Fig 2. El rejuvenecimiento de Esén. En Metamorfosis. Grabado. 1497.
Bibliothéque nationale de France, Rés. g-Yc-440, . 117. Disponible en:
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k71107b/f117.image

El disefio de la imagen, por tanto,
buscaba mostrar visualmente el procedimiento

35


https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k71107b/f117.image

Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

de acuerdo con el relato escrito. El orden de las
acciones se ubica desde el fondo —el pedido de
Jason y el viaje en el carro en busqueda de las
hierbas necesarias- hacia el primer plano -los
altares, el caldero, el rezo y el degiiello. Ahora
bien, la wvulgarizacion de Bonsignori fue
redactada no desde el original latino, sino a
partir de las lecciones tomadas en Bolonia con
Giovanni dei Virgilio.* Por este motivo, se
evidencian algunas discrepancias con la
narrativa antigua. Una de las principales radica
en la desnudez de Medea, ya que en el poema
ovidiano la hechicera “sale vestida con ropas
descefiidas, descalza, cabellos sin adornos y
sueltos” (Lopez Medina, 2009, p. 112). La
ausencia de ropajes se menciona en la
vulgarizacién (Capriotti, 2013, p. 44) y desperto
reacciones en el publico del periodo, ya que dos
meses después de la obra muchas de las
imdagenes fueron censuradas por el erotismo
que suscitaban (Capriotti, 2021, p. 118).

4 La versién de Giovanni dei Bonsignori fue redactada hacia
1377. No obstante, la edicién impresa de 1497 introdujo varias
modificaciones respecto del manuscrito: no solo en la inclusién
de imagenes, sino en la divisién de los episodios y en los titulos
dados.

56



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

Otra de las modificaciones
introducidas a nivel visual es el uso de la mesa.
En efecto, de acuerdo con la versién antigua,
Medea recosté a Esén sobre el suelo: “ordend
que se sacara al aire libre el exhausto cuerpo de
Eson y, tras haberlo relajado con su sortilegio
hasta un suefio total, semejante a uno sin vida lo
extendio sobre las hierbas dispuestas en capas”
(Ovidio, trad. en 2003, p. 435). La mesa no
aparece tampoco en la vulgarizacion de
Bonsignori, sino que parece haber sido un
afiadido del grabador. Tal vez la introduccion de
este elemento podria corresponderse con la
asociacion con otras practicas coetdneas que
también recurrian a un repertorio similar: por
un lado, las cirugias y disecciones médicas; por
el otro, las escenas de antropofagia incluidas en
algunos relatos de viajeros (Zeiter, 2023).

En sintesis, para fines del siglo XV y
principios del XVI, el rejuvenecimiento de Esén
era representado de estas dos maneras. Sin
embargo, tanto la bafiera como la mesa pronto
fueron desplazadas, ya que para el decenio de
1550 se ensayaron nuevos patrones de
representacion en ambas regiones. En 1553 se
publicé Le transformationi, de Ludovico Dolce,

37



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

una traduccion del poema ovidiano que pronto
se convirtié en la version italiana mas popular.
La obra fue ilustrada por Giovanni Antonio
Rusconi. El mito de Medea estaba acompafiado
por cuatro grabados, de los cuales uno referia al
rejuvenecimiento de Esén. En 1557, Bernard
Salomon ilustr6 La Métamorphose d’Ovide
figurée, impresa en Lyon. Su difusién fue tal que
ese mismo afio se edit6 la version flamenca® y,
dos afios después, vio la luz la edicion italiana,
La vita et metamorfoseo D’Ovidio. Ambas
imdagenes, la de Rusconi y la de Salomon,
experimentaron maneras novedosas de mostrar
el ritual del rejuvenecimiento, en las que
pueden identificarse ciertos puntos de contacto,
pero también varias diferencias. El objetivo de
este trabajo es, por tanto, cotejar no solo las
ilustraciones entre si, sino también los textos
que las acompafian.

5 La versién se titulé Excellente figueren ghesneden vuyten
upperstein Poéte Ovidius vuyt vysthien boucken der
veranderinghe met huerlier bedietsele, y el prefacio databa el 3
de septiembre de ese afio, por lo que ambas ediciones se
proyectaron casi en paralelo (Sharratt, 2005, p. 154).

38



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

El degiiello de Esén en el grabado de Giovanni
Antonio Rusconi

Le transformationi de Ludovico Dolce se
imprimié en 1553 por el editor veneciano
Gabriel Giolito de’ Ferrari, y pronto se convirtio
en la versién mds popular en el &mbito italiano.
El autor trabajaba como traductor, redactor,
curador y escritor de textos de géneros diversos,
desde tratados hasta, como en este caso,
reescrituras de tragedias antiguas (Capriotti,
2013, pp. 36-37). Se diferencia de las
vulgarizaciones previas (tanto de la de Giovanni
dei Bonsignori como de la de Niccolo degli
Agostini) por traducir desde el original en latin.
El texto tenia una intencién encomidstica, ya
que estaba dedicado al emperador Carlos Vy la
carta que precede la tragedia se dirigia a
Antonio Perinotto, obispo de Arras y consejero
del emperador. Por su parte, el grabador,
Giovanni Antonio Rusconi, era arquitecto, si
bien también se desempefié como traductor vy,
como en este caso, como ilustrador.

Le transformationi, en lugar de dividir
las historias en quince libros —como se presenta
en el poema de Ovidio-, lo hace en treinta
cantos. El mito de Medea se relata en los cantos

39



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

decimocuarto y decimoquinto y ocupa diez
folios, de los cuales cuatro estdn dedicados al
episodio del rejuvenecimiento y al asesinato de
Pelias. Este ritual es descrito con gran cantidad
de detalles, desde el pedido de Jason hasta que el
despertar de Es6n con un cuerpo mas joven.
Comienza con una referencia al arte hoy
sepultado de Medea, que hizo rejuvenecer al
hombre encanecido; ® y se lamenta por la
pérdida de esa habilidad, ya que cuando alguien
envejece, no puede retornar su juventud “ni por
hierbas, ni encantamientos, ni palabras”, por lo
que las mujeres muestran su “horrible vejez”
(horride uecchie).”

Alo largo de la narracion enumera los
montes, los rios y las distintas regiones que la
hechicera recorrié en su carro, a fin de obtener
los elementos necesarios para realizar el
procedimiento. De acuerdo con la descripcidn, el
“liquido precioso” (Zicuor precioso) que permitié

SEn el original: Se I'arte di Medea c’hoggi é sepolta/ Comella fece
inlei tra noi fiorisse /Onde I’huom ne I'eta canute, e uolta/Verso
Lestremo fin, ringiouenisse. En Le transformationi, f. 151.

7 En el original: A cosi buono et utile consiglio: Ma oime, che,
quando auuien, ch’alcun s’in vecchie Piu retornar la giouentu
non suole ne per herbe, ne incanti ne parole. En La
transformationi, f. 151.

60



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

la vuelta de la juventud estaba conformado por
hierbas, semillas, flores que habia recolectado
en este viaje y otros elementos variados como
entrafias de lobo, piel de serpiente y cuerno de
ciervo. Menciona la construccion de dos altares,
uno dedicado a Hécate y el otro a la Juventud, y
describe el asesinato de la oveja negra, de la cual
extrajo su sangre, que la ech6 en dos fosas y la
mezcl6 con miel y leche.® Tras rezar a los dioses
infernales, recosté a Esén sobre las hierbas y
alejé a Jason.® Una vez sola, con los cabellos
sueltos “como una Bacante”, gir6 alrededor de
los altares, dispuso algunas antorchas en
distintos lugares y purific6 el cuerpo

8En el original: Poi se due Altari in certo luogo eletto A I'aer puro,
e lunge da la genti. Di lor su il manco a Propersina eretto, L’altro
a colel, che si piace a uiuenti; Dico a la Giovanezza, e gl'incatena
Di seluatichi herbaggi e di Verbena. Fe da uicin due sosse assal
profonde E una pecore a occide tutta nera; Poi dentro il sangue
in quelle fosse infonde, Che non uuol, ch’una goccia se ne pera.
Poi latte e mel di duo gran uasi fonde, E prega il Re d’Inferno e la
mogliera, Che non uoglian d’Eson fornir la uita, Lacquale era
uicina a la partita. En Le Transformationi, f. 152.

9 En el original: Poi che gl'lddii Infernali et i terreni, Hebbe
placati con parole e preghi, Fe ch’al Re, c’hauea glianni colmi e
pleni, Graue e profundo sonno I sensi leghi. Poi certa, c’ha
tornarliidi sereni, Effetto si diuin non le si neghi ; Comando, che
su I'herbe fosse posto, E cp’serui Giason stesse discosto. En Le
Transformationi, f. 152.

61



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

adormecido del rey.° Luego, le cortd la garganta
y lo sumergi6 en el liquido; dejé salir la sangre
y, por la herida, introdujo la pécima: asi, los
cabellos blancos se tornaron negros y se
rellenaron sus arrugas.!!

Este relato estaba acompafiado un
grabado que, en términos iconograficos, supuso
la inauguracion de un nuevo repertorio, pero no
muy alejado del precedente. En el centro, Es6n
aparece tumbado sobre la tierra, mientras que
Medea, desnuda, se inclina sobre él ylo degiiella.
A su alrededor, hay dos altares con un carnero
recostado detras, dos calderos, dos animales que
tienen reminiscencias a los dragones (Figura 3).

10 En el original: Rimasa sola co’capegli sparti A guisa di
Baccante, une e due uolte D’intorno a sacri Altar con Magiche
arti Fece girando sempre alcune uolte. Poi diuise piu fiaccole in
piu parti, Che daluoghi opportuni ella hauea tolte, Nel sangue de
la pecora le tinse; E subito a gli Altari ambe sospinse. E poscia,
che nel foco accese furo, Purgo tre uolte il corpo addormentato,
En Le Transformationi, f. 152.

1 En el original: A/ Vecchio che dormia la gola aperse Con un
pugnale, e dentro ue lo immerse. E lasciandone uscire il sangue
fuore, Empie subito poi I'ampia ferita Del sugo di quell’herbe, e
del liquore, Che uigor gli rinoua e polso e uita: Torna da capo il
bel uiuo colore A la guancia da glianni scolorita: Cosi a la barba,
e al crin canuto e bianco Ritorna il negro, e la faldessa al fianco
S’empi per tutto la rugosa pelle, Che dimostraua in ogni parte
l'osse, Le membra a comparar polpute e belle: Et huom di
quarant’anni Eson trouosse. En Le Transformationi, f. 153.

62



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

El grabado contiene, al igual que algunos de
otros mitos que forman parte de la serie,
“numerosas irregularidades iconograficas”
(Capriotti, 2013, p. 40). Estas discrepancias entre
el texto y la imagen pueden deberse a que tanto
Ludovico Dolce como Giovanni Antonio Rusconi
trabajaron de manera apresurada en el montaje
del libro, mientras preparaban al mismo tiempo
otra edicion de las Metamorfosis, la de Giovanni
Andrea dell’Anguillara publicada en 1561
(Capriotti, 2020, p. 91). De este modo, para
Capriotti (2013, p. 42) es probable que Rusconi
haya disefiado su grabado sin contar con la
traduccion de Dolce, basdndose por tanto en las
vulgarizaciones precedentes: la de Giovanni dei
Bonsignori y la de Niccolo degli Agostini. Este
podria ser el motivo por el que la imagen
mantuvo la desnudez y los cabellos atados de
Medea. Sin embargo, el disefio de Rusconi, si
bien mantenia ciertas reminiscencias con las
representaciones previas, también incluy6 una
serie de modificaciones que parecerian
inspirarse en el texto de Ovidio o, posiblemente,
en la traduccién de Dolce. Por ejemplo, la
eliminacién de la mesa, por lo que Esén se
muestra recostado sobre las hierbas, y la

63



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

incorporacién de las dos fosas, al lado de los
calderos, donde Medea vierte la sangre de la
oveja para luego mezclarla con miel y leche. De
este modo, es probable que, aunque no haya
conocido la traduccién de Dolce en su totalidad,
quizas si tenia algun acercamiento mas cercano
a la versidén ovidiana latina del mito de Medea.

Esta imagen disefiada por Rusconi ya
no representaba las distintas acciones en una
misma representacion como en el repertorio
precedente, sino que se muestra un solo
accionar, el degiello. Ahora bien, esta
eliminacién de algunos de los pasos que hacen
al procedimiento es parcial: por un lado, se
evoca implicitamente el viaje en busqueda de los
elementos necesarios para el ritual mediante la
presencia de las serpientes aladas; por el otro, si
bien estd ausente el momento del rezo, no se
obviaron los altares, los cuales adquirieron
preeminencia con el afiadido de detalles y de
fuego y humo en la cima. La unica parte de la
escena que fue completamente desplazada es el
pedido de Jason, lo que refuerza la
preeminencia de la hechicera en el relato del
mito.

64



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

Por ultimo, con el mantenimiento del
degtiello como parte central del ritual, el
grabado consigue una eficaz sintesis figurativa,
que restituye la escena entera en un “uUnico
momento pregnante” (Capriotti, 2013, p. 45). El
acto violento, realizado en un Esén adormecido,
introduce una suerte de tension en la imagen, ya
que el corte en el cuello se asocia no con la
muerte, sino con la restitucion de la juventud,
con la vida. Sin negar la centralidad de esta
herida, la presencia de los demés elementos (el
altar, el carnero, las fosas) contribuye a reforzar
el cardcter magico y sobrenatural del ritual. De
este modo, el disefio de Rusconi proponia una
mirada a medio camino entre las imdagenes
precedentes de las vulgarizaciones y la
traduccion mas fiel de Dolce, con una suerte de
version propia del ritual. En todo caso, evoca las
transformaciones en torno al modo en que se
reapropia la figura de Medea, su capacidad
magica y, mds especificamente, su habilidad
rejuvenecedora, considerada un arte sepultado.

65



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

s — YRS e —————r i

Fig 3. Medea rejuvenece a Esén. En Le transformatior.li de Ludovico
Dolce. Grabado. 1553. Disponible en:
https://ovid.lib.virginia.edu/LD1553.pdf

El caldero en el grabado de Bernard Salomon
Por su parte, La Métamorphose d’Ovide figurée
se imprimié en 1557 en la casa de Jean de
Tournes en Lyon. En esta obra, se asigné a los
grabados un protagonismo ausente en las
versiones anteriores; en cierto punto, se trataba
de una “verdadera transformacién de Ovidio en
imégenes” (Diez Platas y Meilan Jacome, 2016, p.
280). Estas ultimas no eran meramente
decorativas, sino que proponian una suerte de
“traduccion pictérica” de la narrativa ovidiana
(Alpers, 1971, pp. 80-81), por lo que devinieron
en una propuesta alternativa de informacién
mitolégica; las escenas representadas se
tornaron facilmente reconocibles y asociables a

66


https://ovid.lib.virginia.edu/LD1553.pdf

Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

un mito, lo que da cuenta de la autonomia de
estas imagenes (Diez Platas y Meildn Jacome,
2016, p. 279). Estos grabados fueron realizados
por Bernard Salomon, un reconocido artista
lionés que, antes de esta obra, habia ilustrado
Quadrins historiques de la Bible (Lyon, 1555) y
el libro de emblemas de Alciato (Lyon, 1556).
Algunas de las imagenes que acompafiaban esta
edicién de La Métamorphose d’Ovide figurée
habian sido originalmente pensadas para una
traduccion de este poema por Clément Marot,
pero el proyecto se fren¢ tras la muerte de este
ultimo, por lo que solo se publicaron los tres
primeros libros (Sharratt, 2005, pp. 258-259).

La historia de Medea se relata en seis folios y en
cada uno de ellos hay un grabado con un
pequefio texto en ocho versos.!? El
rejuvenecimiento de Esén ocupa dos folios, el
terceroy el cuarto, que se titulan Medee sorciere
y Medee rajeunit Eson. En el primero de estos se

12 E] primero de los folios esta dedicado al matrimonio de Jasén
y Medea, y la promesa de fidelidad del primero en caso de
conseguir el vellocino de oro. El segundo remite a una de las
pruebas impuestas por el rey Eetes, la del dragén que custodia el
ansiado trofeo. El tercero y cuarto al rejuvenecimiento de Eson.
El quinto narra e ilustra el asesinato de Pelias, mientras que el
ultimo se basa en la venganza de Medea, con énfasis en el
infanticidio.

67



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

narra la preparacion del procedimiento; la
imagen muestra a Medea arrodillada y con las
manos juntas, mientras un carro tirado por dos
dragones desciende del cielo; en el fondo, se
observa una construccién y un cielo estrellado
en el que se destaca la luna (Figura 4). La
asociacion con la brujeria no solo se establece
desde el titulo, ya aludido, sino que se refuerza
en los dos versos finales: “y murmurando
algunas pesadas palabras brujeriles, pero
relacionadas [con] esta oscura ciencia”.™

En el grabado del folio siguiente
(Figura 5), Medea revuelve con una hoja de olivo
un caldero de gran tamafio, mientras que con su
otra mano sostiene una suerte de varita. A sus
pies, se encuentra Eson recostado en el suelo, y
detras de él un altar con siete antorchas y un
simbolo circular dibujado en el centro.! La
escena transcurre en un paisaje montafioso. En
los versos que acompafian, se menciona la

13 En el original: £t marmonnant certeins mots sorciers lourds /
Mais concernans cette obscure science. En La métamorphose
d’Ovide figurée, BnF, département Arsenal, reserve 8-BL-4753, f.
77,vv.7-8.

14 Agradezco las sugerencias recibidas para pensar las posibles
inspiraciones de este repertorio, en el marco del III Workshop
Internacional “Actores, objetos y representaciones en la
temprana modernidad”.

68



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

invocacion del poder de Plutén y Proserpina y se
describe el procedimiento; para ello, utiliza el
verbo estanchant, que puede referir al infinitivo
étancher, relacionado con la detencion del flujo
de un liquido, en este caso, la sangre.'> También
se explicita que Esén muere en el ritual: “cuando
su vida termina, ella le da nueva sangre y
juventud”.1®

Gracias a estos ultimos versos, Amy
Wygant considera que recién en este momento
se aclara que el ritual involucra un
renacimiento, lo que constituye una
peculiaridad. Esta premisa se apoya en la tesis
de Eugenio Garin acerca de la dindmica de la
resurrecciéon, que necesita de una muerte
previa. Asi, Es6n deviene en el cuerpo
generalizado de la Antigiiedad, que debe morir
para luego ser traido de nuevo a la vida por
Medea, quien representa la nueva convergencia
entre entendimiento racional y fuerzas ocultas,

15 De acuerdo con 7résor de la langue frangaise informatisé
(TLFi). En el original: Puis estanchant tout son sang de viellesse.
En La métamorphose d’Ovide figurée, BnF, reserve 8-BL-4753, f.
77,v.6.

16 En el original: quand sa vie il termine / elle lui rend nouueau
sang et jeunesse. En La métamorphose d’Ovide figurée, BnF,
département Arsenal, reserve 8-BL-4753, . 78, vv. 7-8.

69



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

necesaria para el proyecto del Renacimiento
(Wygant, 2007, pp. 42-43).

En este punto, me interesa hacer un
breve excursus acerca de las posibles
inspiraciones de Bernard Salomon para estas
dos imagenes. Es probable que el grabador haya
conocido las versiones anteriores de Ovidio que
circulaban por el dmbito francés: la de Colard
Mansion de 1484 y la de Antonio Verardi de
1494. En este caso, quizas se habia inspirado en
alguna de estas versiones para mostrar el
descenso del carro como wuna imagen
independiente del resto del episodio, como un
paso previo al ritual, como se observa en la
Figura 4. También es posible que haya tenido
acceso a la edicion publicada en Lyon en 1510
por Claude Davost, con el titulo 2. Ovidii Nasonis
Metamorphoseos  libri  moralizati  cum
pulcherrimis fabularum principalium figuris,
que incluia los mismos grabados que la edicién
impresa en Parma en 1505, muy similares al de
la vulgarizacién de 1497. Ademads, a juzgar por
ciertos detalles de composicién en imagenes que
acompafian otros mitos, como el de Apolo y
Dafne, habria visto la vulgarizacién al italiano
de Giovanni dei Bonsignori impresa en 1497

70



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

(Sharratt, 2005, pp. 157-158). No obstante, no
parece haber tomado prestados los modelos
iconograficos de estas obras para el disefio de la
Figura 5.

En cuanto al modo de representar el
episodio, hay dos diferencias fundamentales
respecto de todas las imagenes antes vistas: la
eliminacién del degiello y la relevancia del
caldero. En cierto punto, la importancia de la
elaboracién de la pécima podria relacionarse
con la aparicién de un término novedoso en el
titulo del folio anterior: sorciére. En las obras
anteriores, aparecen diversas expresiones para
referirse a la capacidad mdagica de Medea: l'art
magic o magiche' enchantements, ars
nicroma(n)tiques e incluso medicine,*® pero no
sorciére. La asociacion de la protagonista con la
brujeria no era nueva, sino que databa de la
Antigiedad misma: su capacidad para controlar
las fuerzas naturales, sus habilidades

17 Le grand Olympe des Histoires poétiques du prince de poésie
Ovide Naso en sa Metamorphose, BnF, département Réserve des
livres rares, RES P-YC-1627, f. XXIIIv; lo mismo con la tragedia de
Jean Bastier de La Péruse, Médée, BnF, RES P-YF-523 (1).

18El término aparece en las ediciones de Colard Mansion de 1484
y en Le grand Olympe des Histoires poétiques du prince de
poésie Ovide Naso en sa Metamorphose, de 1532.

71



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

rejuvenecedoras y su conocimiento de hierbas
se asociaban a los atributos de pharmakis
(Griffiths, 2006, p. 43). Lo mismo podria decirse
de su vinculacién con Hécate (Candido, 2006, p.
43). En otras obras antiguas romanas, se solia
utilizar el término veneficam | ueneficam, para
referirse al conocimiento en hierbas, si bien esta
palabra se ha traducido tanto como hechicera
cuanto como envenenadora. Esta nocién
aparece, por ejemplo, en la descripciéon de
nuestra figura en Fabulae (Higino, trad. 2003, p.
23).

De este modo, la asociacion de la figura
con la hechiceria no es nueva, lo novedoso
pareceria ser el uso de la palabra sorciére. A
pesar de no ser nombrada de tal manera, es
posible hallar algunas evocaciones previas
sobre la conexi6on de Medea con la brujeria.
Giovanni Boccaccio, en su Genealogia deorum
gentilium, parece haber sido el primero en
utilizar la palabra maleficium para referirse a
los conocimientos de la heroina, término que
desde el siglo XII se vinculaba con fuerzas
demoniacas y con practicas de brujeria (Feimer,
1983, pp. 272-273). La conexi6n se torna mas
explicita en uno de los poemas de Pierre de

72



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

Ronsard, Contre Denyse Sorciere, publicado por
primera vez en 1550 y, luego, recopilado en sus
Odes impresas cinco afios después. Esta poesia —
junto a otras del mismo autor como Palinoie a
Denysey Epipalinoide- describe los poderes de
Denise, un ser maléfico que utiliza las potencias
ocultas de la noche (Pigné, 2009). La obra
empieza con una alusion a esta vieja bruja que
habia sido publicamente abatida, mientras que
el autor se posiciona como una suerte de
persecutor, que deja entrever que la pena habia
sido muy leve (Silver, 2005, p. 32). En el marco
de la enumeracion de los poderes de Denise, se
combinan nociones folkléricas de la brujeria
con representaciones de hechiceras antiguas;
asi, la vieja bruja es una experta en hierbas,
prepara pociones de amor, asalta cementerios
en busca de cuerpos y causa la muerte de
animales por medio de pdécimas y
encantamientos (Silver, 2005, p. 32). Hacia el
final del poema, la anciana se transforma en una
joven, lo que le permite a Ronsard traer a
colacién a la princesa de la Célquide: “como a ti,
execrable Medea, fue a veces provechoso, sus

73



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

venenos sirvieron y revivieron la corteza de
Eson”."

El poema de Ronsard y los grabados de
Bernard Salomon dan cuenta del modo en que la
reapropiacion de esta figura pagana estaba
vinculada con las nociones de brujeria
imperantes, que a su vez estaban
reformuldndose. En este sentido, las nociones
antiguas distan mucho de las modernas,
relacionadas con el accionar demoniaco.
Charles Zika ha planteado que las brujas de la
literatura clésica, entre ellas Medea, proveyeron
a los artistas del siglo XVI de fuentes para el
desarrollo del nuevo lenguaje visual de la
brujeria. Sus poderes, que envolvian la
capacidad de negociar los limites entre los
mundos humano y animal y entre la vida y la
muerte, suponian en muchos casos una
violencia destructiva, a la vez que eran
estimulados por el deseo sexual (Zika, 2007, p.
154).

19 En el original: Comme toy Medée execrable / fut bien quelque
fois proffitable / ses venins on serui / reverdissant d’Aeson
L’écorse / Au contraire, tu m’as par forcé / mon beau printans
raul. En Pierre Ronsard, “Contre Denyse sorciere”, Odes, BnF,
Rés. Ye-4770, f. 50, vv. 26-30 y f. 51, v. 1.

74



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

Para la década de 1550, la
preocupacion creciente por el demonio y la
brujeria que se arrastraba desde la centuria
anterior ya habia canalizado en la elaboracién
de complejos tratados demonolégicos y en los
primeros episodios de persecucion del crimen
(Bailey, 2023, p. 36). Sin embargo, todavia
faltaba para las grandes demonologias “como
fenémeno de masas” y para la caza de brujas
mads cruenta, que para el caso francés coincidié
con las Guerras de Religion, es decir, a partir de
1562 (Campagne, 2018). Si bien ya habia una
asociacion con el demonio, todavia no se habia
publicado una de las demonologias mas
populares, la de Jean Bodin (1580), en la que
definia a la brujeria como pacto intencional con
el diablo (Méndez, 2018, p. 442). Por lo tanto, el
rescate de Medea, como el de otras figuras,
contribuyd a la construccién de las nociones de
brujeria temprano modernas, caracterizadas
por la realizacion de maleficios, la sumision al
diablo, la realizacién de actos antinaturales
(como el infanticidio) y el vuelo magico
(Ostorero, 2023). Al mismo tiempo, es posible
que la propia mutacion en torno a las
concepciones de magia haya influenciado los

75



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

modos en que se recuperd esta figura; de este
modo, se puede entender la conceptualizacion
de su ritual de rejuvenecimiento como un acto

LYo ;.

Medeor wint sajeuniv e prifin

Efon vierberd fir a oo de Gt jours,

Lt &l pere & fon mani Lefon:

Ex pour ce firky and ditres ba recvivrs,

Les fiappliant de Inh dowr frennrs
Durant La miit y ¢ le commuin filence:

£8 marminnnant cevicig mots forciers lowrds,
Alais concernand cette obfiure frience.

Grabado. 1557. Disponible en:

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b2200047r/f81.item

de brujeria, como la injerencia no solo de

76


https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b2200047r/f81.item

Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

fuerzas sobrenaturales, sino también de

demonios.

Medee yant inuoqué a puiffance
L noir Eluton, e de [ Proferpine,
Fait apporter lo conps plein d*impiffance,
' Efons vieillard, fufient pitenfe mine,
oA demi miorty fommeillint, qui sknchne:
Puis eftanchant tont fon oy de vicilleffe
(Cas meruillens) quand fi vie il termine
Elle i veud nownean fang e jenneffe.

Fig 5. El rejuvenecimiento de Esén. En La Métamorphose
d’Ovide figuré. Grabado. 1557. Disponible en:
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b2200047r/f82.item

71


https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b2200047r/f82.item

Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

La difusién de los grabados de Bernard
Salomon en el &mbito italiano

Como se ha mencionado anteriormente, los
grabados de Bernard Salomon contaron con una
difusién amplia, que trascendi6 el ambito
francés. En 1559 se imprimid la version italiana
en Lyon por Giovanni di Tornes, que contenia
las mismas imagenes. La traduccién fue
realizada por el florentino Gabriello Simeoni,
autor bilinglie de numerosas traslaciones del
italiano al francés y viceversa. Apreciado en el
mercado editorial en una ciudad en la que
circulaban ediciones de ambas lenguas, vivié en
Lyon aproximadamente desde 1555 (Barsi, 2018,
pp. 10-11).

Los folios que versan sobre el
rejuvenecimiento de Eson, al igual que la
version francesa, son dos, y se titulan /ncanti &
disegni di Medeay Medea fa ringiovinare Esone.
No se califica a la hechicera como strega,
streghe, mache o palabra similar que aluda a su
brujeria, pero se destaca su capacidad magica
por medio del término 7/ncanti(encantamientos).
En este sentido, la palabra ya evocaba una
practica o efecto de fuerzas sobrenaturales,
segun el Tesoro della lingua italiana delle

78



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

Origini. La habilidad maégica se recalca en los
dos primeros versos de este folio: “Con circulos,
caracteres y palabras, sabe bien actuar [la] sagaz
Medea”.?® Como se puede ver ya desde estas
lineas, no se trata de una traducciéon de la
edicién francesa, a pesar de establecer ciertos
paralelismos como el uso de la palabra. A su vez,
esta breve descripcion parece aludir a la imagen
que acompafia al folio siguiente que,
recordemos, muestra un altar con antorchas y
dibujos (Figura 5).

Las cuatro lineas siguientes refieren a
la intencién de realizar el ritual -“que a su
suegro Esén disefia y quiere / de anciano hacerlo
un joven vivaz”-, destacan las habilidades de
Medea —“cudntas veces ha retrasado el Sol”-y
relata la primera parte del ritual: “Y cuando
cada animal calla en la noche / desnuda y
descalza sin temor alguno / ha hecho palidecer
la blanca Luna”.?! En estos versos, se puede ver

20 En el original: Con circoli, caratteri & parole, sa si bene operar
Medea sagace. En La vita et metamorfoseo d’Ovidio, University
of Edinburgh, JA 2219, f. 97, vv. 1-2.

2 En el original: Ch’l suo suocer Eson disegna & vuole / Di
vecchio fare un giovane vivace / O quanto volte ritardato ha il
Sole/Et quando ogni animal la notte tace/Ignuda et scalza senza
tema alcuna / Ha fatto impallidir la bianca Luna, En La vita et

79



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

una similitud de las primeras vulgarizaciones de
Ovidio. Al igual que en la version de Giovanni
dei Bonsignori, refiere al silencio de la noche y a
su desnudez. Pero hay una diferencia, ya que en
la edicién de 1497 se menciona que “y se
oscurece la luna”,?* contrariamente a la blanca
Luna que se torna mds pélida en la traduccion
de Gabriello Simeoni.

El folio titulado Medea fa ringiovinare
Esone, comienza con los siguientes versos: “De
las hierbas encantadas tiene lleno un caldero /
La docta Medea y acostado en la tierra Esén”. Me
interesa prestar atencion a un detalle: la
mencion directa del papa de Jasén acostado en
la tierra (et steso in terra Esone). Ese elemento,
que se corresponde con la descripcidén del ritual
realizada por Ovidio, no se hallaba mencionado
en los versos que acompafiaban la version
francesa, en La Métamorphose d’Ovide figurée.
De este modo, pareceria que el verso intenta
adecuarse a la representacién visual. Las demas
lineas refieren al resto del ritual: “[Eson] tiene la

metamorfoseo d’Ovidio, University of Edinburgh, JA 2219, f. 97,
vv. 3-8.

22 En el original: & son obscurare la luna, en Metamorfosis, BSB-
Ink 0-141 - GW M28952, f. 120.

80



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

sangre, por la vejez, / tibia (...) Y para que el
nuevo cuerpo aparezca fuerte, / pone el liquido
cocido en ese lugar. / Invoca a Plutén y tres veces
usa el sol / fuego, agua, azufre y palabras
madgicas”.?® Asi, podemos observar un énfasis en
el caldero, que se corresponde con la imagen, y
en el reemplazo de la sangre por la pocima.

En sintesis, en la versién italiana, el
traductor parece haber adecuado parte de los
versos al grabado que acompafia, que
seguramente conocia de antemano. En esta
linea, se pueden entender la incorporacion de
ciertos detalles, como la mencién de Esén
recostado sobre la tierra. En cierto punto, parece
corresponderse con la tesis de Diez Platas y
Meildn Jacome sobre la relevancia y la
autonomia de estas imégenes, que suponian otra
narrativa del mito ovidiano. A su vez, hay un
énfasis en el caracter magico del ritual, pero sin
establecer de manera directa una conexién

23 D’herbe incantate ha piena una caldaia /La dotta Maga, et steso
in terra Esone /il sangue tratto gl’ ha, che di vecchiaia / Tiepido
et poco suole esser cagione. / Et perche tosto il corpo nuovo
appaia, / Il liguor cotto in quel luogo ripone. / Plutone invoca, et
tre volte usa sole / Fuoco, acqua, Zolfo et magiche parole. En La
vita et metamorfoseo d’Ovidio, University of Edinburgh, JA 2219,
f.98.

81



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

expresa con la brujeria como pasaba con la
edicién francesa. Por el contrario, hace hincapié
en la capacidad de controlar la naturaleza,
elemento que ya estaba presente en las
vulgarizaciones de Giovanni dei Bonsignori y
Niccélo degli Agostini.

Conclusiones provisorias

En cierto punto, es necesario pensar estos
ensayos de nuevos patrones iconograficos en
vinculacién entre si: la aparicién -con pocos
afios de diferencia- de dos repertorios visuales
para un episodio que ya contaba con una
tradicion visual regional, parece indicar una
mirada novedosa del sustrato mitologico
antiguo. En este proceso, elementos como el
caldero, las antorchas, los dragones, los altares
sufren modificaciones, en ocasiones son
exaltados y, en otras, desplazados. En esta
busqueda de modos de representar el episodio,
el componente violento se pone en juego: si por
un lado se explicita el degiiello en el grabado de
Giovanni Antonio Rusconi, por el otro se elimina
este acto en la imagen de Bernard Salomon. En
contraposicién a la Medea infanticida, que no
parece admitir matices en la crueldad impresa,

82



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

la Medea rejuvenecedora esta tensionada por
miradas disimiles: de wuna parte, una
aproximacion a las nociones de brujeria
imperantes; de otra, una calificacién como
dotta, con un lamento por los conocimientos
perdidos, por el arte sepultado. Méas alla de estas
diferencias, se puede identificar wuna
preocupacion comun en torno al
envejecimiento, al rejuvenecimiento y a la
resurreccion. De hecho, para Wygant (2008, p.
43) la especificidad de la nocién de la Medea
renacentista, para el caso del episodio del
rejuvenecimiento de Eson, es que trascendié de
ser una mera recuperacién del pasado
grecolatino, para devenir en una “estructura
histérica-critica del pensamiento propio del
siglo XVI”.

Referencias Bibliograficas

Alpers, S. (1971). The Decoration of the Torre de
la  Parada, Corpus Rubenianum
Ludwig Burchard. Londres-Nueva
York: Phaidon.

Bailey, M. (2023). De la politica al cuidado
pastoral: demonologia y supersticion
en Francia y en Alemania durante el

83



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

Bardon,

Medioevo tardio. En F. Campagne y C.
Cavallero (Eds.), Furor Satanae.
Representaciones y  figuras del
Adversario en la Europa moderna (pp.
31-54). Buenos Aires: Mifio y Davila.

F. y Bardon, H. (1969). Médée
rajeunissant Eson. En J. Bibauw (Ed.),
Hommages a Marcel Renard (pp. 83-
93). Brusellas: Latomus.

Barsi, M. (2018). Gabriele Simeoni autore e

autotraduttore di impresse nella Lione
di meta Cinquecento. En G. Cartagoy ]J.
Ferrari (Eds.), Momenti di storia
dell'autotraduzione (pp. 9-34). Milan:
Edizioni Universitari di Lettere,
Economia, Diritto.

Bercea-Bocksai, N. (2006). “Amour, jeuneuse,

carmerie et vengance”’ou sur trois
types de bains dans “L’Histoire de
Jason” de Raoul Lefévre. En S. Albert
(Dir.), Laver, monder, blanchir.
Discours et usages de la toilette dans
IOccident médiéval (pp. 99-113). Paris:
PUPS.

84



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

Boisseuil, D. (2014). Le bain dans les sociétés
occidentales a la fin du moyen age.
Studi Storici, 55 (2), 365-384.

Campagne, F. (2018). Bodin y Maldonado. La
demonologia como fendmeno de
masas en la Francia de las guerras de
religion. Buenos Aires: Biblos.

Candido, M. R. (2006). Medeia, mito e magia. A
Imagen através do tempo. Rio de
Janeiro: Fabrica do Livro.

Giuseppe, C. (2013). Mito, magia e iconografia. I
sortilegi di Medea nelle stampe di
Giovanni Antonio Rusconi per le
Transformationi di Lodovico Dolce. /7
capitale culturale. Studies of the Value
of Cultural Heritage, 7, 33-56.

Capriotti, G. (2021). Eroticism under a watchful
eye: censorship and alteration of
woodcuts in Ovid’s Metamorphoses
between the fifteenth and the
sixteenth centuries. En G.
Jurkowlaniec y M. Herman (Eds.), The
reception of the printed image in the
fifteenth and sixteenth centuries.
Multiplied and modified (pp. 117-133).
Nueva York: Routledge.

85



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

Capriotti, G. (2022). Gli occhi di Argo.
Urn’indagine sugli sviluppi testuali e
iconografici di un mito ovidiano a
partire dalle Transformationi di
Lodovico Dolce e Giovanni Antonio
Rusconi. Finxit. Dialoghi Tra Arte E
Scrittura Dal  Medioevo  all’Eta
Moderna, 1, 89-112.

Diez Platas, F. (2010). La ilustracién de Ovidio en
el siglo XV y la recuperaciéon de la
imagen mitolégica. En M. D. Barral
Rivadulla, et. al (Coords.), Mirando a
Clio. EI arte esparniol en el espejo de su
historia. Actas del XVIII Congreso del
CEHA (pp. 343-357). Santiago de
Compostela: Universidad de Santiago
de Compostela.

Diez Platas, F. y Meildn Jacome, P. (2016). De
texto con iméagenes a imdagenes con
texto: la confusa transformacion de las
Metamorfosis ilustradas en la primera
mitad del siglo XVI. En E. Borrell Vidal
y O. Cruz de la Palma (Eds.), Canvi,
transformatio I pervivencia en la
cultura classica, en les seves llengties i

86



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

en el seu llegat (pp. 275-283).
Barcelona: Universitat de Barcelona.

Feimer, J. (1983). The figure of Medea iIn
medieval literature: a temathic
metamorphosis  (tesis doctoral).
Universidad de Nueva York, Nueva
York, Estados Unidos.

Griffiths, E. (2006). Medea. Nueva York:
Routledge.

Hawes, G. (2014). Rationalizing Myth In
Antiquity. Oxford: Oxford University
Press.

Higino, C. (2003) Fabulae (trad. D. Marquez y D.
Sanchez). Cérdoba: Alcion.

Lépez Medina, M. J. (2009). Diana y otras
criaturas de la noche en las
Metamorfosis de Ovidio. Arys, 8, 101-
128.

Méndez, A. (2018). Género, sexo y crimen de
brujeria en los demondlogos ingleses y
francéfonos (c. 1580-1648). Revista de
Historia Moderna. Anales de Ia
Universidad de Alicante, 36, 433-462.

Ovidio, P. (2003) Metamorfosis. (Trads. C.
Alvarez y R. Iglesias). Madrid: Catedra.

87



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

Ostorero, M. (2023) Los fundamentos
intelectuales y doctrinales de 1la
represion de la brujeria diabdlica y del
Sabbat en el siglo XV. En F. Campagne
y C. Cavallero (Eds.), Furor Satanae.
Representaciones y  figuras del
Adversario en la Europa Moderna (pp.
55-78). Buenos Aires: Mifio y Davila.

Pigné, C. (2009). Les sociéeres Denise et Catin dans
I'ceuvre de Ronsard. Albineana Cahiers
d’Aubigné, 21, 43-59.

Sharratt, P. (2005). Bernard Salomon:
illustrateur lyonnais, Ginebra: Droz.

Silver, S. (2005). Demonic possession and poetic
exorcism in Early Modern France.
Neophilologus, 89, 23-39.

Siraisi, N. (1990). Medieval and Early
Renaissance Medicine. An
introduction to knowledge and
practice.  Chicago: University of
Chicago Press.

Wygant, A. (2007). Medea, magic and modernity
in France. Stages and Histoires 1553-
1797. Ashgate: Ashgate Publishing.

Zeiter, M. (2023). Antropofagia, bafios y
disecciones: las representaciones

88



Capitulo 2: El rejuvenecimiento de Esén en los grabados de Rusconi y Salomon

visuales del rejuvenecimiento de Esén
en el siglo XV. Boletin de Estética, 64,
41-83.

Zika, C. (2007). The appearance of witchcralft.
Print and visual culture in sixteenth-
century  Europe. Nueva  York:
Routledge.

89



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

CariTuLO 3
DE AQUELLA SATIRA PINTADA, DE LOS
PECADOS Y DESVAR{OS DE LOS
HOMBRES: EL ESTILO MACARRONICO
EN LA INTERPRETACION DE JOSE DE
SIGUENZA A LA OBRA DEL BOSCO EN
LA HISTORIA DE LA ORDEN DE SAN
GERONIMO (1605)

Ricardo Araya Reinoso
Universidad Nacional de San Juan
CONICET

Universidad Nacional de Cordoba

Introduccién
Durante el siglo XVI, se instauraron discursos
sobre la pintura que inscribian en la figura del
pintor un inmanente apelativo de genio
artistico. Esta intencion apologética, basada en
el canon italianizante de Vasari, equiparaba al
pintor con el poeta, y establecia una premisa en
particular: la correspondiente lectura de las
imdagenes debia ordenarse mediante la retdrica
aristotélica.

No obstante, al colocar nuestra
atencién sobre este componente en la

90



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

construccion e interpretacion de las imagenes,
se convierte en algo méas que una simple
herramienta empleada por sus artistas y
espectadores. Lo retorico se convierte asi en la
clave para desentrafiar los usos 'y
manipulaciones efectuadas entorno a lo visual.
En otras palabras, comprender que la Retdrica
era indispensable para entender las imagenes
en la temprana modernidad, es también obtener
las claves para adentrarnos en las incidencias de
otros discursos por fuera de lo estético.

Por tal motivo, en el presente trabajo
se llevard adelante un andlisis a la obra de José
de Sigiienza Historia de la Orden de san
Geronimo (1605), que en su discurso XVII,
dedicado a las pinturas de El Escorial, ofrece un
elemento de andlisis en particular: la
vinculacion de la produccidn pictérica del Bosco
con la poesia de Tedfilo Folengo, mejor conocido
como Merlin Cocayo. Es materia de andlisis
pensar que, en esta comparacion, plenamente
retorica, el autor hace un nexo entre la pintura
y la poesia, bajo el aforismo de Ut pictura poesis
(Blttner, 2016, p. 102).

91



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

Esta analogia tiene un objetivo en el
texto de Siglienza y es la de expresar aquello que
escapa del decorum, es decir, ciertas omisiones
o silencios sobre aquellas figuras del Bosco
denominadas por el propio autor como
disparates. Aunque estudiadas por diversos
especialistas  (Fischer, 2019; Checa, 2017;
Biittner, 2016; Silver, 2016; Falkenburg, 2016;
Silva Maroto, 2016), Peter Vandenbroeck parece
hacer un examen mdés acertado sobre estos
elementos visuales desplegados en las obras del
artista que tienen como eje transversal lo
escatologico, aspectos que el autor ha
denominado singularidades de lo extrafio, lo
ridiculo y lo extravagante, desde el concepto de
estética de la locura, siendo proclives a una
vinculaciéon con los trabajos de Cocayo o
Rabelais (citado en Vazquez Duefias, 2022, p. 77).

Sin embargo, el término disparate para
el siglo XVI, e incluso el XVII, era empleado para
definir aquello que no tiene paridad con la
razén (Vazquez Duefias, 2022, p. 78), lo que
supone un término de escasa exactitud
semantica al intentar descifrar las complejas
creaciones del Bosco. Por lo tanto, entre las

92



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

variadas lecturas que puedan establecerse, la
eleccion de Cocayo se convierte en un indicio
para deshilar este nudo interpretativo, ya que,
desde un estilo similar, el poeta produjo una
literatura singular denominada macarronica,
caracterizada por lo risible y lo caricaturesco
(Dominguez Leal, 2001, pp. 199-201).

Teniendo en cuenta tales
presunciones, hemos de indagar sobre la
relacion establecida entre los disparates del
Bosco y el estilo macarrénico sefialada por
Siglienza, a fin comprender el trasfondo
sociocultural en el que se produce el discurso del
jerénimo en el espacio cortesano escurialense.
Por tal motivo, partiremos de un andlisis
comparativo entre el poema Baldus de Merlin
Cocayo,”* una de sus producciones mas
importantes y que tuvo gran éxito en la

2 Para el desarrollo del presente trabajo se ha considerado
pertinente realizar el andlisis a partir de las traducciones
realizadas por el Dr. Dominguez Leal quien, en su blog sobre
Poesia Macarrénica, ha publicado varios versos del poeta. Se
consta de una rigurosa fidelidad en los fragmentos traducidos
teniendo en cuenta la trayectoria de Dominguez Leal como
especialista en filologia y es especial sobre la obra de Merlin
Cocayo.

93



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

peninsula ibérica durante este periodo
(Dominguez Leal, 2001, pp. 200), y dos de las
obras del Bosco pertenecientes a la coleccion
filipina y que segun el juicio de Sigiienza son
ejemplos de lo macarrdnico: el Triptico del
Jardin de las delicias y el Triptico del Carro de
heno.

Es objetivo de este trabajo propiciar un
estudio que nos introduzca en el campo de lo
hermenéutico, indagando sobre los modos de
ver que resguardan una manera de pensar y
comprender el mundo. De esta manera nos
introducimos en el didlogo entre los diferentes
agentes que intervienen en este proceso
interpretativo con el fin de penetrar en el tejido
semantico surgido de esta intertextualidad
poético-pictdrica y desde un contexto histérico
que lo determina.

No obstante, es el discurso de Sigiienza
el protagonista en cuestion. Cabe aclarar que
todo proceso de interpretacion,
inevitablemente, el intérprete proyecta sus
categorias de pensamiento y su subjetividad, en
sus expresiones y emociones dadas en el
encuentro con la obra. Esta aproximacién a lo

94



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

subjetivo es ademas el contacto con la tradicion
que colisiona con nuestra observacién desde el
presente. La tarea hermenéutica consiste en no
ocultar esta tensiéon, sino en desarrollarla
conscientemente (Gadamer, 1999, p. 377). Por tal
motivo, nuestra intencién es deshilar las
experiencias que surgen a partir de la
observacion de una obra de arte, por la que el
espectador ha de esgrimir entre lo que conoce y
reconoce en ella, y en ese algo asi mismo
(Gadamer, 1999, p. 138).

Hacia wuna comprension del Bosco
macarroénico

En el discurso XVII de la Historia de la Orden de
san Geronimo (1605), José de Siglienza realiza
una descripcion de las pinturas que Felipe II ha
destinado al Monasterio de El Escorial. Entre la
variada coleccién presentada, hace mencién del
Bosco entre los flamencos que el monarca
atesora.

Pero la complejidad de su obra
despertaba, ya en el siglo XVI, controversias
sobre las representaciones de demonios
monstruosos, infiernos y escenas escatoldgicas.

95



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

A partir de estos laberintos visuales, el
autor parece encontrarle una correspondencia:
“A este poeta tengo por cierto quiso parecerse el
pintor Geronimo Bosco..., [que] le toco el mismo
pensamiento y motiuo [sic]” (Sigiienza, 1605, p.
838).

Siglienza encuentra una similitud
entre el Bosco y Merlin Cocayo, aparentemente
por compartir una manera analoga de ver el
mundo. De esta manera, el jerénimo persuade al
lector a descubrir este universo literario de lo
macarronico:

Entre los poetas Latinos, se halla de vnol[sic] (y
no de otro que merezca nombre) que
pareciendole[sic] no podia[sic] igualar en lo
heroico[sic] con Virgilio, ni en comico[sic]
o[sic] tragico[sic] llegar a Terencio, o[sic]
Senecalsic], ni en lo lyricolsic] a Oracio[sic], y
aunque mas excelente fuesse[sic], y su
espiritu[sic] le prometiesse[sic] mucho,
auian[sic] de ser estos los primeros: acordd
hazer[sic] camino nueuo, inuento[sic] vna[sic]
poesialsic] ridicula[sic], que llamo[sic]
Macarronicalsicl: que tuuiesse[sic] tanto
primor, tanta inuencion[sic] e[sic] ingenio, que
fuesse[sic] siempre principe y cabecalsic]

96



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

desde estilo, y assi[sic] le leyesen todos los
buenos ingenios. (Siglienza, 1605, p. 837)

El estilo de Cocayo corresponde a una corriente
literaria de inicios del siglo XVI nacida en Italia
y que tenia como premisa la creacién de un tipo
de literatura satirica y parddica que contradecia
el modelo de Petrarca y a los latinistas italianos
del Quattrocento (Mason, 2022, pp. 5-10). Esta
variedad poética se popularizé en Castilla y
demds reinos peninsulares, llegando incluso al
ambito cortesano filipino, donde podemos
contar con ejemplar de una de sus obras en
manos de Juan de Herrera, arquitecto del rey,
como asi también una traduccion al castellano
por mano de Lucas de Alaejos, también servidos
de la corte (Vazquez Dueiias, 2022, p. 41).

Sin embargo, Siglienza es el primer
tratadista que compara al Bosco con el poeta, y
es aun mads interesante, teniendo en cuenta la
naturaleza de este tipo de poesia. Lo que se
enfatiza del fragmento anterior es el apelativo
de poeta latino adjudicado, lo que ubica a
Cocayo como un escritor heredero del legado
antiguo. Por consiguiente, el Bosco asimismo se
ampara en esta misma asimilacién, concebido

97



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

como continuador de los artistas de la
antigliedad. No obstante, el jerénimo hace
alusion a una caracteristica diferenciadora en
ambos artistas: en su estilo son los primeros, los
iniciadores de una produccién visual y textual
primigenia, que se define desde lo ridiculo,
inventivo e ingenioso.

Ante todo, cabe preguntarse cudl es el
motivo que lo lleva a defender esta relacién
entre poeta y pintor. Para tal fin es necesario
indagar entre pdginas y pinceladas. Sobre la
poesia de Cocayo, la obra Baldus es una de las
principales composiciones del humanista en
donde se puede encontrar la mayor expresion
de sumacarronea. Baldo es una especie de héroe
homérico, representaciéon de las virtudes,
aunque durante su infancia y juventud
estuviera dominado por los vicios e impulsos de
la carne.

El devenir de esta ambigiiedad, de
ladrén a ejemplo moral, denota los mundos o
realidades que intervinieron en la mente de su
autor: desde una conducta reprochable,
concebida desde una narracion tendiente a
expresar un caracter paréddico de lo aldeano,

98



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

hasta una expresion épica de la gesta heroica,
que lo lleva a enfrentarse a diversos enemigos
que demuestran un cambio de rumbo en su
vida. Una transformacién que nace de las
diferentes historias y relatos que le inspiraron a
cambiar, aunque mantenga vinculos con
personajes de dudosa reputacion.

Ante todo, Cocayo presenta las aventuras de su
héroe inmerso en el mundo de la Phantasia. En
el inicio de la obra dice lo siguiente:

La fantasia a mi me vino mds que fantéstica
de la historia de Baldo cantar con grasientas
Camenas,

ante la cuya fama altisona y nombre gallardo
tiembla la tierra, y de miedo se caga ahora el
Infierno. (Baldus, I, v. 1)

Antes de avanzar es necesario esclarecer este
concepto transversal en este trabajo. La
Phantasia era considerada durante la Edad
Media como una especie de regalo divino, por la
que se podia incurrir en la creacién de Dios a
partir de composiciones metaforicas sobre la
representacion del mundo que demostraban el
poder creativo del artista en cuestion. Es

99



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

introducida como nocién de metafora, desde su
concepcién como herramienta retdrica, para
apreciar esta reelaboracién de la realidad sin
caer en el perjuicio o deriva infinita.
Explayemos un poco mas esta idea. En
la temprana modernidad, esta nocién era
concebida desde las premisas retdricas
heredadas del pensamiento aristotélico.
Inventio y Phantasia son conceptualizaciones
que se configuraron desde lo retorico,
amparando la potencialidad creativa artistica y
poética (Blttner, 2016, pp. 106-107). No obstante,
desde una perspectiva aristotélica, guarda una
significacién de mayor profundidad.
Etimoldgicamente, la Phantasiahace alusién a la
creacion una imagen en la mente, una
phantasmata. De esta manera, Aristdteles la
define mediante dicha potencialidad, incluso el
término mantiene un valor positivo y se
encuentra ahora en inmediata conexion con la
enargeia, es decir, poner algo, literalmente, ante
los ojos (Alloa, 2017, pp. 269-271). Esta enargeia,
esta capacidad de poner algo ante los ojos donde
antes habia ausencia, sefiala una caracteristica
sustancial de la Phantasia aristotélica y, por

100



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

ende, de la tradicion retérica empleadas por
poetas y artistas, sin olvidar a los humanistas de
esta época (Plett, 2012).

En el caso del poema de Cocayo, la
Phantasia se presenta, ante los ojos del poeta,
con la peculiar caracteristica fantdstica, que en
otras palabras hace alusion al mundo
escatologico en el que se desea introducir al
lector. Asi surge la historia de Baldo, que tal
caracter posee que hace temblar de miedo al
infierno, una metafora de la vivacidad del
personaje, pero también del cardcter parddico
atribuido a lo infernal. Este escenario, se
presenta muy distinto a otras versiones
mayormente apocalipticas, como en el caso de la
Divina Comedia de Dante. Esta misma
intencionalidad parece ser la conexién que nos
aproxima a la obra del Bosco.

Si leemos la descripcidn de Siglienza
sobre las pinturas del artista, sus palabras
apelan a “su grande ingenio” (Sigiienza, 1605, p.
837). Una pintura “como de burla vy
macarronica... poniendo en medio de aquellas
burlas muchos primores y extrafiezas, assi en la
inuencion como en la execucion y pintura,

101



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

descubriendo algunas vezes quanto ualia en
aquel arte, como tambien lo hazia Cocayo
hablando de veras” (Sigiienza, 1605, p. 838). Es
interesante observar que los términos de
invencién e ingenio fueron empleados al
referirse andlogamente a Cocayo y su literatura.

El término Phantasia también aparece
en esta obra, y hace una alusion a las creaciones
monstruosas del Bosco, que es donde Sigiienza
encuentra la mejor ejecucién: “satyra pintada,
de los pecados y desvarios de los hombres”
(Sigiienza, 1605, p. 838). Al concepto de ridiculo
debe sumarse el de satira, lo que nos daria
indicios de los juicios interpretativos de su
mirada. Segun el jerénimo, la intencidén del
artista fue pintar al hombre por dentro,
procediendo de una manera similar al que lo
hacen los poetas, ya que, como él mismo lo
explica, no hay gran distincién entre pincel y
pluma: “los sugetos, los fines, los colores, las
licencias, y otras partes son tan vnas, que a
penas se distinguen” (Siglienza, 1605, p. 837).

La aparicion del vocablo licencias nos
permite penetrar en el discurso. Esta referencia
hace alusién al traspaso de la frontera de la

102



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

mimesis. La Phantasia, por lo tanto, emerge para
justificar las creaciones del Bosco al permitir
que dichas anuencias no condicionen lo
escatologico por faltar al decoro cortesano. Es el
mismo jerénimo quien mediante su vinculacion
con Cocayo desea darles a tales figuras el mismo
caracter creativo de los poemas macarronicos.
Por lo tanto, aproximando una plausibilidad a la
interpretacion de la mirada de Sigiienza, es
necesario reflexionar sobre estos signos visuales
0 disparates equiparables a los versos de
Cocayo. Con el fin de comprobar Ila
funcionalidad de esta analogia, serd necesario
identificar aquellas figuras que puedan advertir
dicha intencionalidad dada en esta relacién
dialégica entre autor - lector/espectador
emergentes.

Elementos folenguianos en la pintura del
Bosco

Las aventuras de Baldo se presentan como un
viaje en el que nuestro protagonista va en busca
de su salvacion, para vencer a los vicios que lo
dominan, representados en demonios, brujas o
demds criaturas infernales y monstruosas. Lo

103



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

que resulta interesante es la manera por la que
es expresada esta descripcion heroica. Baldo
debe hacer frente a una serie de inconvenientes
junto a un grupo de compafieros de viaje:

Vi yo a Falchetto nacido con doble naturaleza,
porque hasta el culo aspecto de hombre tenia,
y desde alli a la cola forma de galgo se daba.
No sé, mi buen e ingenuo lector, si entiendes la
cosa;

direlo con mas claridad: comia con diente de
hombre,

y con las tripas de un mastin lo comido cagaba
(Baldus, V, v. 135)

Falchetto parece presentar una simbiosis entre
animal y humano, un ser mitad can y mitad
hombre, similar al centauro Quirén en la
Eneida, ser hibrido que brinda su ayuda al
protagonista. Nada ajeno al mundo visual del
Bosco, en sus pinturas es posible encontrar
signos iconicos que juegan con esta mezcla de
bestia y humano. Sigienza reflexiona sobre
estos seres hibridos desde la nocién de
transmigracién (de las almas) en Pitdgoras y
Platén, metamorfosis que pretendian demostrar

104



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

“de que se visten las almas de los miserables
hombres” (Siglienza, 1605, p. 840).

Al observar el Triptico del Carro de
heno, el jerénimo describe que “se veen[sic]
pintados hombres medio leones, otros medio
perros, otros medio 0sos... simbolos[sic] todos y
figura de la souerbia[sic], de la luxuria[sic],
auaricia[sic], ambicion[sic], bestialidad,
tirania[sic], fagacidad y brutalidad”. (Siglienza,
1605, pp. 840-841). A pesar de los detalles
descriptos por Siglienza, en la pintura resulta
casi inverosimil encontrar estos seres hibridos
definidos desde mitades pares, ya que estos
seres de aspecto demoniaco presentan
elementos que interpenetran (Carrere y Saborit,
2000) lo humano, lo animal e incluso lo
inorganico.

Sin embargo, entre los ejemplos de
bestialidad de Folengo y el Bosco hay una
relacion intrinseca que recae sobre estos seres
mixtos. Después de todo, una lectura aceptable
seria identificar la propia decadencia del
hombre mediante el dominio de los vicios y los
pecados. Falchetto parece ser mas préximo al
texto de la Eneida que al fendmeno monstruoso

105



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

presente en el Bosco. Este personaje refleja esta
dualidad de bestia y humano, porque a pesar de
su conducta reprochable y pecadora es un fiel
compafiero de Baldo. Ante tal légica, la cita de
Siglienza sobre la transmigracion y el
hibridismo descripto parece mas proclive a la
dualidad de  Falchetto que a las
interpenetraciones presentes en la pintura.
Existe una articulacién forzada entre los
demonios del Bosco y la descripcién del
jerénimo, punto reforzado ante una falta
notoria de detalles certeros de los mismos.

Otro elemento que se observa en la
misma cita del Baldus es la cuestion escatologica
de lo anal. Esto es frecuente en las pinturas del
Bosco quien hizo uso de este recurso visual
recurrentemente. En el Triptico del Jardin de las
delicias, podemos apreciar en su panel central
escenas con personajes femeninos y masculinos
desnudos, donde sus traseros son el elemento
principal de sus juegos e interacciones. Asi
puede observarse en el caso de la figura
masculina al que se le inserta un ramillete de
flores por el ano. La misma situacion, pero desde
un punto de vista opuesto, se encuentra en el

106



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

siguiente panel, denominado el /nfierno, donde
un personaje encapuchado presenta una flecha
inserta en su trasero. Aunque estas dos escenas
han sido interpretadas como una condena a la
sodomia (Falkenburg, 2016, pp. 148-150), es
interesante que reflexionemos sobre la
representacion realizada por el artista, y de la
manera en que puede relacionarse con su
paridad poética.

En esta misma escena del Infierno, la
defecacion aparece como un elemento de castigo
para el pecador. Cercana a la figura del hombre
encapuchado con la flecha en el ano,
encontramos la escena de un demonio-pdjaro
sentado en una especie de trono-retrete
deglutiendo a un pecador, mientras que de su
trasero sale humo y aves de color negro. Este
demonio, a su vez, defeca a otros condenados
que precipitan hacia un pozo. En esta misma
abertura, se asoma un trasero humano para
evacuar monedas de oro en el mismo boquete.
Ante tales signos visuales, en diversos versos del
Baldus, Cocayo hace alusiéon a las mismas
conductas escatoldgicas. Todo lo relativo a la
defecacién se convierte en una herramienta de

107



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

burla y humor para el poeta. En relaciéon con
esta representatividad de lo infernal, en lo
escatologico, en el poema se hace una peculiar
insinuacion del Averno:

A Baldo, en fin, de la tierra en el centro, y Satan
en el culo

lo encierran, y ni de la luz del sol, ni lucerna
un adarme

tiene, y tanta es la angostura de su mazmorra,
que no parece carcel sino sepulcro podrido.
Alli gusanos, y sapos, ratones con escorpiones
le hacen de compafieros, y juntos pasan la
vida,

juntos se cambian razones, comen y duermen
al tiempo (Baldus, V, vv. 460-465)

Las criaturas que aparecen en esta distdpica
descripcion del Infierno presentan similares
signos que encontramos también en el /nfierno
del Jardin. La prisién de Baldo se menciona
como el trasero del diablo, el lugar donde se
encuentra prisionero. Esta coincidencia en lo
visual comprende una referencia a la
disposicidn del cuerpo diabdlico y su asociacion
con el espacio infernal. Desde la Edad Media, la

108



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

puerta del Infierno fue representada con la boca
demoniaca del Leviatdn, la que podemos
apreciar en iluminaciones de textos liturgicos
hasta los inicios de la Edad Moderna (Garcia
Arranz, 2019, pp. 249-250). No obstante, también
estaba presente en la imagineria infernal el
demonio-Sefior del Infierno que devora y defeca
a los condenados de forma simultdnea, como
pareciera estar representado en el Bosco (Garcia
Arranz, 2019, pp. 158-161).

La idea que presumen estas imagenes
es que lo escatologico fue empleado para
alcanzar una emocion reflexiva del espectador.
Tanto en lo visual como en lo literario, existe
una connotacién negativa en relacién con el
ano, lo que puede suponer una lectura que
deriva de las practicas de la cotidianeidad y que
eran apreciadas como faltas de instruccion e
incluso de educacidn cristiana, relativo a ciertas
conductas sodomitas como acto contra natura
asociado a la campafia de desprestigio politico
(Carrasco Manchado, 2008, p. 129). Esto ultimo,
aunque en el Baldus no se mencione algun caso
especifico de los personajes intervinientes, en el
Infierno del Jardin podemos apreciar la

109



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

presencia de una bandera de medialuna,
emulando un estandarte que porta uno de los
demonios que dirige a los pecadores. La
condena va dirigida hacia las herejias, en este
caso hacia los musulmanes, cuestion que resulta
sintomatico de la propaganda antiislamica,
asocidndoles a estas prdcticas (Carrasco
Manchado, 2008, p. 130).

Otra de las obras que también puede
ayudarnos a comprender este cardcter
macarronico en el Bosco es el Carro de heno. En
su panel central, se observa una escena
coronada por un colosal carro colmado de heno,
representacion simbolica de las cosas vanas del
mundo. Lo interesante en esta imagen son los
personajes que luchan entre si para obtener un
poco de la preciada carga.

Esta escena estd cargada de tragedia,
muerte y engafio, en donde se expresa la
avaricia del hombre y la desmesura de sus
conductas. Aqui lo satirico se expone de una
manera distinta. En el relato de Siglienza, estos
personajes buscan conseguir un poco de ese
preciado heno, por lo que “vnos[sic] ponen
escaleras, otros garabatos, otros trepan, otros

110



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

saltan, y buscan quantos[sic] medio y
instrumentos pueden para llegar alli[sic] arriba”
(Sigiienza, 1605, p. 840).

Algo similar podemos encontrar los
siguientes versos, al referirse a las relaciones
entre hombres y mujeres en su devenir
cotidiano:

¢Quieres que al comercio nos dediquemos?
Todos

los dias iré a Cipada, para vender mercancias.
Ty, entretanto, trabajaras con la rueca y el hilo.
Espero que en poco tiempo, ricos nos
volveremos,

y no me importa gran cosa si cuernos acabo
llevando:

debe hacerse de todo para obtener beneficios.
A lo que Lena dice: “Haré todo eso con gusto”
(Baldus, VII, vv. 440-445).

Cocayo presenta la vida de un matrimonio
deseoso por alcanzar nuevas riquezas a
cualquier costo, incluso si esto conlleva el
engafio de la mujer a sumarido. Si regresamos a
la pintura, sobre el heno encontramos unos
amantes que representan el pecado de la lujuria.
Estos amantes parecen esconderse detrds de un

111



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

arbusto, lo que puede darnos un indicio de
engafio, de una relacion fraudulenta, nocién que
se completa gracias al hombre asomado detras
del matorral que parece descubrir a los amantes
ocultos. Nuevamente encontramos un vestigio
de esa misma emocion reflexiva. El espectador
se transforma en participe de esa relacion ilicita
al observar con detalle el escondite secreto de
los amantes.

En consecuencia, los personajes son
presentados mediante cierta carga humoristica.
Asimismo, en la parte inferior del panel central
encontramos una serie de pequefias escenas que
ilustran estas conductas agresivas y engafosas.
Si observamos de izquierda a derecha, podemos
apreciar en primer término un ladrén de nifios,
cercano a un par de mujeres que parecen estar
practicando la quiromancia, mientras un nifio
perpetra un robo aprovechando su distraccion.
Inmediatamente despunta la figura de un falso
galeno, quien vende falsos remedios a los
enfermos, representado con un pequefio saco de
heno atado a su cintura. Al igual que el
curandero farsante, hacia su derecha
encontramos un grupo de monjas al servicio de

112



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

un abad que, mientras disfruta de una bebida y
comida abundantes, observa como las religiosas
organizan sus cargas privadas de heno.

Lo que puede apreciarse en esta serie
de escenas es nuevamente el engafio como
principal pivote, en donde la satira empleada
sirve para denunciar las practicas falaces que
persuadian a través de artimafias, una suerte de
denuncia social a la que se suma Sigiienza:

De suerte que no ay[sic] estado ni
exercicio[sic] ni oficio, sea baxo[sicd], 0[sic] sea
alto, sea diuino[sic], o sea humano, que los
hijos de este siglo no lo conuiertan[sic] o
abusen del[sic], para alcangar[sic] y gozar de
esta gloria de heno... con que se sinifica[sic]
harto[sic] bien la breuedad[sic] de este
miserable siglo, y 1o poco que tarda en pasar, y
quan[sic] semejantes son todos los tiempos en
la malicia (Siglienza, 1605, p. 840).

Ante todo, la sentencia que realiza el autor esta
dirigida a un sector de la sociedad que no parece
estar presente en los episodios representados en
la pintura. No obstante, el jerénimo si encuentra
reflejos de las conductas de los cortesanos de El

113



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

Escorial en estos signos icénicos caricaturescos.
En este caso, los acusados son los
espectadores/lectores que emergen del discurso
de Siglienza como agentes de su entorno social
inmediato, por lo que, aunque estas las practicas
cortesanas a las que hace referencia no estén
presentes en la pintura, las narrativas visuales
son aprovechadas para conducir su condena
moral.

La persuasi6n de lo grotesco a través de la
sabia risa
Deshilar las practicas sociales relativas a la
contemplaciéon de imdagenes, tanto religiosas
como profanas, en el entorno cortesano puede
presentarse ante nosotros como una tarea
titdnica desde lo hermenéutico. No obstante, es
posible dar unos primeros pasos al respecto.
Fernando Checa (2017, p. 122) afirma
que las obras del Bosco comprendian una serie
de imdagenes que la corte disfrutaba al
frecuentar los espacios destinados al rey y su
familia. Reindert Falkenburg (2016, p. 137), por
su parte, argumenta que estas pinturas habrian
producido una experiencia visual unica,

114



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

captando la atencién de los espectadores a
través de estos signos icdnicos, lo que Sigiienza
ha sefialado mediante “la risa y deleite vano”
(Sigiienza, 1605, p. 839).

Para comprender esta cuestion risible,
es pertinente entender estos signos como
expresiones de lo grotesco. Abordar este
concepto es adentrarnos en un amplio
panorama de investigaciones que han definido
lo grotesco desde diversas 6pticas. Mijail Bajtin
(2003) establece el concepto de realismo
grotesco, como una dicotomia social entre lo
popular y lo elitista, cuestién que escaparia de
nuestro examen. No obstante, Isabel Garcia
Adénez (2011, p. 377) define lo grotesco como
una amalgama de lo cémico, lo tragico, lo
terrorifico y lo escatoldgico, para la risa y el
dolor. Aunque la autora se centra en el estudio
del cuerpo grotesco en la obra de Cervantes, sus
conclusiones no distan de las de Bajtin,
entendiendo lo grotesco como una especie de
subversion ante un mundo dominado por la
racionalidad y el dogmatismo (Garcia Adanez,
2011, p. 380). No obstante, estos planteamientos

115



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

pueden facilitar nuestra comprension de este
fenémeno.

Si atendemos al concepto de cuerpo
grotesco, éste aparece en las obras del Boscoy en
la poesia de Cocayo, pero desde una apreciacion
de tipo moderno (Garcia Adanez, 2011, p. 379).
La cuestion de lo anal y la defecaciéon; la
violencia y el engafio; la ira y la representacion
de lo infernal y monstruoso, conforman una
misma realidad corrompida por los vicios y los
pecados, una suerte de satira donde se aprecia el
dominio del alma por las pasiones del cuerpo. Al
emplear el término moderno, Garcia Adanez
refiere a una variacién surgida a partir de la
Temprana Modernidad, al reforzar la
interpelacién  sobre el espectador-lector
mediante modos humoristicos.

En el mismo siglo XVI lo grotesco era
definido desde esta categorizacion. Asi lo
podemos apreciar en el tratado Comentario de
la pintura (1560) de Felipe de Guevara, donde se
excluye al Bosco de la clasificacién grotesca, ya
que se lo relaciona con el género denominado
Grillo, que en la antigiiedad se pintaba “muy
donoso y de reyr[sicl... Este genero[sic] de

116



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

pintura a mi pareger[sic] fue semejante al que
nuestra  hedad[sic] tanto celebra de
Hieronimol[sic] Boshc[sic] el qual[sic] siempre se
estrafio[sic] en buscar talles de hombres
donosos, y de raras composturas que pintar”
(Guevara, 1560, p. 190). Esta misma idea
trasciende al lenguaje visual de la corte filipina
hacia finales de siglo, siendo Sigiienza quien
escribiria sobre Bosco en una misma
perspectiva guevariana.

Este estimulo a lo risible aparece como
un elemento preciso en la apreciacion del
jerénimo. Las imagenes en El Bosco, como asi
también los pasajes cargados de humor en la
obra de Cocayo, escaparian de una practica
reflexiva por si mismos al no ser por la escisién
que produce la risa y el humor mediante una
lectura interpelativa sobre el espectador.

El fenémeno de la risa y lo humoristico
presenta una cierta complejidad que autores
como Le Goff ambicionaron sintetizar a partir
de ciertas deducciones claves con cierta base
estructuralista. No  obstante, el autor
proporciona ideas relevantes que asienten sobre
su permeabilidad en todo el espectro social de la

117



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

Europa occidental: “nadie escapa de reir,
aunque sea fraile o rey” (Le Goff, 1999, p. 51).
Cabe aclarar que segun Le Goff, existe, o deberia
en el mejor de los casos, una diferencia entre
una historia de la risa y una historia de los
medios o mecanismos para hacer reir, siendo
este ultimo donde ubicariamos nuestro caso en
particular.

De manera resumida, podemos
rastrear la importancia de la risa y el humor en
tratados filoséficos de Platén y Aristoteles,
siendo lo cémico un sinénimo de lo ridiculo y lo
burlesco préximo a la ignorancia. La risa actua
sobre algo o alguien al encontrarlo en un plano
de inferioridad, como asi también aquello que
sorprende, lo inesperado, con el afan de
despertar lo correctivo (Schere, 2017, pp. 213-
217). La risa es apelativa de cambio, cuestién
que también estd presente en el pensamiento
romano de Cicerén y Quintiliano, aunque se
introduce un elemento en este juego del humor:
la sensatez y el decoro para obtener una risa
inteligente (Beard, 2022).

Pasando por alto la condena a la risa
durante la Alta Edad Media, la etapa

118



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

tardomedieval presentd una continuidad con la
concepcidn griega y romana retomada por la
Escolastica. Lo burlesco retorn6 a manera de
juego, reprochable, solamente, ante el desprecio
al projimo (Lazaro Pulido, 2012).

Esta concepcién nos introduce a un
tipo de produccion en particular dada durante
los inicios de la Edad Moderna y que enmarca
nuestro punto de vista: la satira erasmiana.
Aunque no podriamos incluir a Erasmo entre los
escolasticos, la oposicién entre sabiduria y
necedad que emplea como pivote de su critica
social, surge de la misma fuente evangélica, es
decir, los escritos de San Pablo. Para introducir
al lector en su discurso, hace uso de un lenguaje
comico-satirico en el que no existe una condena
a la risa y a lo humoristico. Todo lo contrario.
Para Erasmo, la vida del hombre seria imposible
de vivirla sin la estulticia.

Encontrar sugerentes rasgos de esta
filosofia en la triada formada entre el Bosco,
Cocayo y Siglienza no estaria fuera de lugar.
Retomando las denominadas licencias que
Siglienza adjudicé al Bosco como artista, estas se
definen a partir de lo ridiculo y lo satirico que,

119



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

desde mi punto de vista, no significa una
connotacién negativa sino una facultad donde lo
ridiculo concierne a lo escatoldgico, lo satirico y
lo parddico, pero que ademds comprende un
grado de reflexion y autoevaluacién de caracter
cristiano y humanista. Por tal motivo, la
influencia de la devotio moderna es esencial
para comprender no solo la produccion artistica
del Bosco (Biittner, 2016, p. 25; Fischer, 2019, p.
14), sino también actuando como una de las
bases filoséficas que converge en la mirada de
Siglienza.

Tanto el Bosco como Cocayo se
encontraban en la plenitud de su produccion
artistica hacia inicios del siglo XVI, mismo
momento en que el erasmismo propagaba con
fuerza los principios de la devotio a través de la
Europa cristiana. Seria sensato pensar que esta
corriente de pensamiento, propensa a una cierta
apertura de lo satirico y parddico, haya formado
parte de las ideas circulantes de la época, entre
las que bebieron poetas, pintores y humanistas.

No obstante, el decorum es un
requisito indispensable para que la satira no
encuentre un juicio condenatorio (Gonzélez

120



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

Garcia, 2015, pp. 119-123). Consecuentemente,
pensemos en el Elogio de la locura (1511) de
Erasmo. Aunque contiene una gran carga
reflexiva, tiene como protagonista a la Locura o
Moria, en una suerte de ironia, satira y critica de
la sociedad e Iglesia como eran conocidas para
la época (Rodriguez Santidridn, 2011, pp. 19-22).
Erasmo hace uso de ciertas licencias a las que
recurre para poder escribir una critica de su
sociedad sin ser acusado de hereje o blasfemo,
misma estrategia que hemos identificado en el
Bosco y Cocayo.

Siglienza no dqueda libre de 1la
influencia erasmiana gracias al circulo de
humanistas de E1 Escorial, con los que compartia
esta afinidad intelectual. A pesar de la inclusion
de las obras del roterodamo en el Indice de
Libros prohibidos a partir de 1559, es posible
contemplar una cierta contingencia de Erasmo
en este espacio cortesano (Bataillon, 2013, p. 738;
Gonzalo Sdnchez-Molero, 1998, p. 698). Siglienza
se inscribe en esta linea por medio de su maestro
Benito Arias Montano, quien mantuvo presente
y en un aparente secreto, las premisas
erasmianas. A esto debemos sumar que ademas

121



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

de la autoridad de Arias Montano sobre este
grupo de humanistas, bajo la egida erasmiana,
también fue participe de la produccién del
proyecto artistico llevado a cabo en El Escorial,
al ocupar un espacio entre los principales
artifices y asesores del monarca (Hansel, 1999,
pp. 171-174). Esta tesis irrumpe justamente con
la doctrina tridentina que iniciaba su
repercusion en los ambitos palaciegos, aunque
es en este momento articular, de los afios de
Montano y Sigiienza en la corte filipina, que se
puede reflexionar sobre la permeabilidad de un
erasmismo subrepticio en los procesos
interpretativos de lo pictérico-poético.

Incluso, la forzada intencién por
encontrarles vestigios de lo cladsico comprueba
una manera de valorar estas producciones y de
acercarlas a la satira erasmiana. En el caso de la
obra de Folengo, su empleo del latin y de
diversos pasajes que recuerdan a las obras de
Ovidio, Horacio u Homero facilitan esta
aproximacion al modelo clasico, cuestion que
aun podriamos poner en tela de juicio sobre la
obra del Bosco. No obstante, como nuestra
materia de andlisis ha sido el discurso de

122



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

Siglienza y su intencién por enlazar al poetay al
pintor, es oportuno pensar que su intencién
consisti6 en aderezar al Bosco de aires
clasicistas, de vislumbrar sus drédleries al son de
las escenas que se presenta en el Baldus, como
teatros del mundo, cargados de satiras y de
parodias escatoldgicas.

Consideraciones finales

Al introducirnos en los discursos que emanan de
las préacticas de lo visual, esimportante entender
la trascendencia de la retérica en la
interpretacion de una imagen. Aunque la
naturaleza de los recursos retoricos se
desarrolla principalmente en el campo de lo
literario, durante el siglo XVI es posible
encontrar indicios en tratados sobre el arte que
apelaban al empleo de estos mismos
instrumentos retoricos de lo escrito.

La Phantasia es la llave interpretativa
que nos permite adentrarnos en los signos que
Siglienza llama disparates, y que se relacionan
con lo grotesco de la poesia de Cocayo. Desde
este punto de vista, lo escatoldgico, lo irénico, lo
satirico se transforman, retéricamente, en

123



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

instrumentos de persuasion e interpelacion que,
a través de la risa y la sorpresa, establecen en el
espectador la autoevaluacion de sus pecados.

A partir de esto ultimo, cabe aclarar
que la devotio moderna no fue un producto
exclusivo de la filosofia erasmiana, o que El
Bosco y Cocayo se hayan basado en el Elogio
para sus obras. Lo que intentamos dilucidar es
la transformacion que se desarrolld hacia inicios
del siglo XVI, y cuyos vestigios podemos rastrear,
hacia finales de la centuria, en la mirada de
Siglienza. Es este humor erasmiano el que
parece trascender y permite la relacién
intertextual entre texto e imagen con mayor
fluidez.

De esta manera, los disparates asumen
una identidad que escapa de lo herético, lo
meramente grotesco, o sin sentido. E1 modo de
percibirlas condice con los efectos de la risa y la
sorpresa, una emocion reflexiva interpelativa
de lo grotesco, conducida por las herramientas
dela retdérica humanista. La critica aderezada de
la miseria humana, representada por el Bosco y
Cocayo, se abre a creaciones originales de
teatros del mundo que transitan entre el

124



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

carnaval y la cuaresma, entre lo profano y lo
sagrado.

Referencias bibliograficas

Fuentes editadas

De Sigiienza, J. (1605). Segunda [Tercera] parte
de la Historia de la Orden de San
Geronimo: dirigida al Rey Nuestro
Sefior, don Philippe III, 2 vol. Madrid:
Biblioteca Nacional de Espafa.
Recuperado de: http://bdh-
rd.bne.es/viewer.vm?id=0000047519

Dominguez Leal, J. M. (2023). Fragmentos de mi
traduccion de ‘haldo’ de Merlin Cocayo.

Recuperado de:
http://poesiamacarronica.blogspot.co
m/2020/08/fragmentos-de-mi-
traduccion-de-baldo-de.html

Bibliografia

Alloa, E. (2018). El poder de visualizar. La
phantasia segun Aristoteles. Anuario
filosdfico, 51 (2), 243-274.

Bataillon, M. (2013). Erasmo y Espania. Estudios
sobre la historia espiritual del siglo

125


http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000047519
http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000047519
http://poesiamacarronica.blogspot.com/2020/08/fragmentos-de-mi-traduccion-de-baldo-de.html
http://poesiamacarronica.blogspot.com/2020/08/fragmentos-de-mi-traduccion-de-baldo-de.html
http://poesiamacarronica.blogspot.com/2020/08/fragmentos-de-mi-traduccion-de-baldo-de.html

Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

XVI Madrid: Fondo de Cultura
Econdmica.

Bajtin, M. (2003). La cultura popular en la
Europa en la Edad Media y en el
Renacimiento. El contexto de Fran¢ois
Rabelais. Madrid: Alianza.

Beard, M. (2022). La risa en la antigua Roma:
sobre contar chistes, hacer cosquillas y
reirse a carcajadas. Madrid: Alianza.

Bittner, N. (2016). Hieronymus Bosch. Visiones
y Pesadillas, Madrid: Alianza.

Dominguez Leal, J. M. (2001) Compendio de la
poesia macarrdénica en Espafia y de su
influencia en la literatura espafiola.
Calamus Renascens, 2, 199-221.

Recuperado de:
https://rodin.uca.es/handle/10498/1004
5

Carrasco Manchado, A. I. (2008). Entre el delito y
el pecado: El pecado “contra naturam”.
En A. I. Carrasco Manchado y M. P.
Rabade Obradé (Coords.), Pecar en la
Edad Media (pp. 113-143). Madrid:
Silex.

126


https://rodin.uca.es/handle/10498/10045
https://rodin.uca.es/handle/10498/10045

Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

Checa, F. (2017). Renacimiento habshurgico.
Felipe II y las Imdgenes artisticas.
Valladolid: Ediciones Universidad de
Valladolid.

Falkenburg, R. (2016). Conversando con el Jardin
de las delicias. En P. Silva Maroto, (Ed.),
El Bosco. La exposicion del V
centenario (pp. 135-155). Madrid:
Museo Nacional del Prado.

Fischer, S. (2019). EI Bosco. La obra completa.
Barcelona: Taschen.

Gadamer, H. G. (1999). Teoria y Método I
Salamanca: Sigueme.

Garcia Arranz, J. L. (2019). El diablo y los
demonios. En R. Garcia Mahiques (Dir.,
Coord. y Ed.), Los tipos iconogrdficos
de la tradicion cristiana. 5. Los
Demonios 1. El Diablo y la accion
maléfica (pp. 23-382). Madrid:
Encuentro.

Garcia Adéanez, I. (2011). Lo grotesco en el
Quijote y la novela como cuerpo
grotesco. En C. Strosetki (Ed.), Visiones
y revisiones cervantinas: actas selectas
del VII Congreso Internacional de la

127



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

Asociacion de Cervantinos (pp. 377-
388). Alcald de Henares: Centro de
Estudios Cervantinos.

Gonzalez Garcia, J. (2015). Imdgenes sagradas y
predicacion visual en el Siglo de Oro.
Madrid: Akal.

Gonzalo Sanchez-Molero, J. L. (1997). EI
Erasmismo y la educacion de Felipe II,
1527-1557 (tesis doctoral). Universidad
Complutense de Madrid, Madrid,
Espana.

De Guevara, F. (2016) [1560]. Comentario de la
pintura y pintores antiguos (edicion
curada de Elena Vazquez Duefias).
Madrid: Akal.

Hansel, S. (1999). Benito Arias Montano (1527-
1598): Humanismo y arte en Espafia.
Huelva: Universidad de Huelva.

Rodriguez Santidridn, P. (2011). “Introduccién”.
En Erasmo de Rotterdam, Elogio de la
Locura. Madrid: Alianza.

Lazaro Pulido, M. (2012). La risa en Francisco
Sudrez. El paso de la Edad Media al
Barroco. Anales del Seminario de
Historia de la Filosofia. 29 (1), 65-96.

128



Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:

El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

Recuperado de:
https://revistas.ucm.es/index.php/ASH

Fl/issue/view/2267

Le Goff, J. (1999). La risa en la Edad Media. En J.

Mason,

N. Bremmer y H. Roodenburg
(Coords.), Una historia cultural del
humor: desde la antigiiedad hasta
nuestros dias (pp. 41-54). Madrid:
Sequitur.

M. L. (2022). Bold Fantasy: The
Macaronic Epic of Teofilo Folengo
Between Ariosto and Rabelais (Tesis
doctoral). Universidad de California,
Berkeley, Estados Unidos. Recuperado
de:
https://escholarship.org/uc/item/5pv37
1s2

Plett, H. F. (2012). Enargeia in Classical Antiquity

and the FEarly Modern Age: The
Aesthetics of Evidence. Leiden: Brill.

Schere, M. J. (2017). Los matices del humor en

Platén y Aristételes y su proyeccion
sobre la comedia de Aristéfanes.
Florentia Iliberritana, 28, 211-222.
Recuperado de:

129


https://revistas.ucm.es/index.php/ASHF/issue/view/2267
https://revistas.ucm.es/index.php/ASHF/issue/view/2267
https://escholarship.org/uc/item/5pv371s2
https://escholarship.org/uc/item/5pv371s2

Capitulo 3: De aquella satira pintada, de los pecados y desvarios de los hombres:
El estilo macarrénico en la interpretacién de José de Sigiienza a la obra del Bosco

en la Historia de la Orden de san Gerénimo (1605)

https://www.memoria.fahce.unlp.edu.
ar/art revistas/pr.14355/pr.14355.pdf

Silva Maroto, P. (Ed.) (2016). E/ Bosco. La
exposicion del V centenario. Madrid:
Museo Nacional del Prado.

Silver, L. (2016). Crimenes y castigos: los
infiernos del Bosco. En P. Silva Maroto

(Ed.), El Bosco. La exposicion del V
centenario (pp. 115-133). Madrid:
Museo Nacional del Prado.

Vazquez Duefias, E. (2022). £/ Bosco. Algo mds
que un Inventor de monstruos y
quimeras. Madrid: Galobart.

130


https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.14355/pr.14355.pdf
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.14355/pr.14355.pdf

Segunda parte
SABERES Y DISCURSOS

131



Capitulo 4: Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

CAPiTULO 4
DEMON(')LOGOS, MUJERES Y BRUJAS:
UN ENCUENTRO MODERNO

Nora Barrozo Witzler
Universidad Estadual de Campinas

Los afios comprendidos entre los siglos XV y XVII
se caracterizan por diversos y profundos
cambios en todos los dmbitos sociales, politicos
y culturales, inicidndose procesos que tendrian
consecuencias durante siglos. Este periodo, la
Modernidad Temprana, es mas conocido por el
nombre de su movimiento artistico mas
importante: el Renacimiento, pero cuando
pensamos en la persecucion de las brujas, lo
extendemos hasta al Barroco. Sin embargo,
también tenemos que pensar en una
nomenclatura mayor, mas amplia, que engloba
todos estos movimientos y mds: el Humanismo.
Y para la mayoria de la gente, es casi imposible
pensar que justo cuando vemos el surgimiento
de la Ciencia Moderna, la época de Galileo,
Kepler, Newton, Descartes, discusiones
profundas en el campo de la politica con
Maquiavelo, Hobbes, Tomdas Moro, entre

132



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

muchos otros, es el mismo periodo en el que
vemos més condenas y persecuciones contra las
supersticiones 'y herejias, asi como el
surgimiento y apogeo de las Inquisiciones
espafiola e italiana, con toda la crueldad que ello
implica. La cuestién aqui es que vivimos en un
mundo posterior a la Ilustracidn, lo que significa
que para nosotros existe una clara division entre
ciencia y religién, asocidndose siempre la
ciencia con la “razén” y la religién con lo
“irracional”. Sin embargo, ésta es una logica que
no podemos aplicar cuando pensamos en el
mundo anterior a los siglos XVIII y XIX.

En términos sociales, fue durante este
periodo cuando empezamos a diferenciar entre
el “YO” y el “OTRO”, a definir quién es ese “YO”
que me hace pertenecer al grupo “aceptado”, y
quiénes son los “OTROS” que no pueden ser
aceptados en el mismo grupo. A lo largo de la
Edad Media, las tres grandes religiones
monoteistas (cristianos, judios y musulmanes)
coexistieron relativamente bien dentro del
territorio ibérico. Por supuesto, no podemos
decir que la paz y la armonia reinaran en todo
momento, pero hay muchos ejemplos de
convivencia. Desde ejemplos mas grandiosos de

133



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

gobernantes catdlicos y musulmanes creando
alianzas para luchar contra un enemigo comun
—-generalmente otros reinos cristianos o
musulmanes- hasta la vida cotidiana. No fue
hasta el matrimonio entre Isabel de Castilla y
Fernando de Aragoén —y la union de los reinos
espafioles—, en la segunda mitad del siglo XV,
cuando la situacién empez6 a cambiar. Fue aqui
donde comenz6 la politica de limpieza de
sangre, en especial llevada a cabo por Isabel, con
la expulsién de los judios de la peninsula o su
conversioén forzosa al cristianismo. Un siglo
después fue el turno de los musulmanes. Fue
también durante este periodo, en 1478, cuando
se fundo la Inquisicién Espafiola.

Como nos cuenta Adriano Prosperi en
su obra Tribunales de Conciencia(2013), esta fue
una época en la que todo se sistematizé a fondo,
incluidos los cuerpos y las vidas de los
individuos. No es de extrafiar que el método
cientifico surgiera en esta época. Y en una época
en que la creencia en Dios y en el Diablo era
compartida por todos, estas entidades tampoco
escaparian a esta esquematizacion. Pasando
ahora a los temas especificos de este texto,
empecemos por los tratados demonoldgicos. En

134



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

primer lugar, conviene recordar que se trata de
una categoria literaria creada por los
historiadores para clasificar mejor la
documentacion. Se trata, pues, de una coleccién
de textos médicos, juridicos, teoldgicos y
filosoficos cuyo tema principal eran los
demonios. Los eruditos humanistas intentaban
comprender el funcionamiento de la naturaleza
y los astros y, al final, el Diablo formaba parte de
la naturaleza. Los d&ngeles y los demonios
formaban parte de la creacién de Dios, por lo
que eran parte de la naturaleza como cualquier
otra criaturay, por lo tanto, tenian que seguir las
leyes de esta creacién. Asi que lo que vemos en
estos tratados demonoldgicos, en general, son
teorias sobre como se comportan los demonios,
cuales son sus poderes, lo que pueden y no
pueden hacer, asi como lo que sus seguidores
humanos pueden y no pueden hacer y por qué.
Y en este esfuerzo por sistematizar el
mundo, la brujeria no quedaria al margen.
Ademds del afdn de ver evidencias de tales
préacticas en la historia (y esto justifica el uso
extensivo por parte de estos tratadistas de textos
grecorromanos, asi como de los tedlogos
medievales, buscando en los relatos mégicos de

135



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

la cultura clasica una evidencia histérica), la
Biblia se leia como un relato histérico. Después
de todo, si el Diablo ha existido desde el
principio de los tiempos, las pruebas de sus actos
y los de sus seguidores también deberian existir.
A partir de ahora también era necesario
comprender cdmo y por qué medios tales actos
diabdlicos eran posibles -0 no. Otro punto que
adquirié gran importancia en las cuestiones
relacionadas con la brujeria y la hechiceria fue
la cuestion de las pruebas en los juicios: una vez
mds, estaba presente la cuestion de la
sistematizaciéon del mundo, la importancia de
las explicaciones “cientificas” y la importancia
de las pruebas. Dado que la brujeria era un
delito en el que el acto en si se llevaba a cabo de
forma oculta, pero sus consecuencias eran
reales, ;como se podia probar, en términos
juridicos, que el acusado era culpable? La
confesion seguia considerdndose la principal
forma de prueba, pero, en este sentido, otras dos
pasaron a ser fundamentales: la fama que
precedia al acusado y el testimonio de los
testigos oculares.

Empecemos por el primero. En
practicamente todos los casos de brujeria que

136



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

tenemos, uno de los momentos principales es
cuando se verifica y da fe de la voz o fama
publica del acusado -la “voz publica”. En otras
palabras, lo que decia la gente del acusado. Por
eso, mantener buenas relaciones, ser “bien
visto”, ser tenido en alta estima, mostrarse como
un buen cristiano, podia ser un factor
determinante que, durante la Edad Moderna,
podia poner a un individuo entre la vida y la
muerte. Dos buenos ejemplos son, en primer
lugar, uno de los casos mds famosos de la
provincia de Guadalajara, el conocido como clan
de las Morillas, que tuvo lugar en la villa de
Pareja. El proceso comenzé en 1527 cuando
Francisca la Ansarona fue acusada por el Santo
Oficio y encarcelada por brujeria. Las
principales acusaciones eran que ella y otras
brujas habian asesinado a varios nifios
(especialmente bebés) que habian muerto
recientemente. Tras sesiones de tortura,
confiesa que habia sido bruja durante 30 afios
(Francisca tenia entonces unos 50 afios), pero
que habia sido llevada y casi obligada a ir al
sabbat por Juana de Morillas, su amiga, que ya
tenia fama de bruja. Todo lo malo de lo que se
acusaba a Francisca, ella decia que lo habia

137



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

hecho a instancias de Juana y de su hija, Quiteria
de Morillas. Juana acab6 muriendo en la carcel
(su cuerpo fue quemado por los lugarefios por el
miedo que le tenian), Francisca y Quiteria
fueron abjuradas, azotadas y tuvieron que
asistir a misas y a ciertas fiestas, ademads de
prohibirseles salir de Pareja. Veinticuatro afios
después, una nueva oleada de mortalidad
infantil volvié a azotar el pueblo y la poblacién
volvid a temer el regreso de las brujas. Esta vez,
las acusadas fueron las hijas de Juana Quiteria,
Ana la Roa y Maria Parra. Maria fue condenada
a cien latigazos y al destierro, pero se desconoce
el destino de Ana la Roa, ya que su juicio fue
suspendido.

Otro caso interesante es el de la
acusada de brujeria Antonia Gonzalez, que vivia
en Madrid y cuyo proceso se remonta a febrero
de 1643. Ella y otras dos amigas, Maria Bautista
y Maria de Cardenas, fueron acusadas de matar
al hijo de Francisco Castrejon y su mujer, Juana
de Lezcano. Antonia Gonzdlez solia ir a casa de
la pareja —los padres del nifio— a darles consejos,
a echar suerte a las cartas y también actuaba
como una especie de consejera amorosa de la
pareja, ya que no pasaban por un buen

138



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

momento y, por ello, Antonia también acabd
ensefiando a Juana algunos hechizos de amor. Y
unos dias antes de lo sucedido, Antonia llegé a
avisar a la pareja de que algo muy malo iba a
pasar en la casa, lo que no hizo mas que
aumentar las sospechas sobre ella. Las otras dos
mujeres también se convirtieron en sospechosas
por ser amigas de Antonia y por sus historias
personales: una era de Néapoles y la otra de
Toledo, y ambas tenian fama de hechiceras en
sus tierras natales. Las acusaciones también se
basaban en el supuesto comportamiento publico
de las acusadas: el escrito de acusacidn decia
que las tres se comportaban de forma
“escandalosa y extravagante”. Supuestamente
cantaban y bailaban con panderetas y
castafiuelas en noches de tormenta vy
ventisca.Este caso parecia facil de resolver,
porque habian conseguido lo mds importante: la
confesion del acusado. Pero después de muchas
vueltas, como era menor de edad, le tocé un
nuevo abogado y éste le mont6 una defensa casi
impecable, reuniendo a varios testigos que
daban fe del cardcter de buena cristiana de
Antonia y de que, por tanto, era una buena
cristiana y nunca podria haber cometido

139



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

semejante delito. Al final, se retir¢ la acusacion
de brujeria y fue condenada por un delito de
hechiceria -tuvo que alejarse de Madrid
durante un afio y cuando volviera, tendria que
asistir a ciertas misas y celebraciones (Buitrago
Gonzalez, 2017).

La otra prueba que resulté crucial en
los juicios fue el testimonio de los testigos
oculares. Este es un punto que forma parte de un
debate mas amplio sobre el propio sentido de la
vista y si es fiable o no, estimulado también por
experimentos recientes relacionados con la
fisica dptica y las ilusiones dpticas, pero en el
que no tendremos tiempo de profundizar. Baste
decir que presenciar un acto de brujeria, o mejor
aun, el propio sabbat, se consideraria una
prueba casi irrefutable del delito. Ademads de los
testimonios de terceros, es decir, de la poblacion
local, que daban fe de haber visto los actos
diabdlicos “con sus propios o0jos”, muchos
juristas e inquisidores empezaron a tratar de
atestiguar ellos mismos la veracidad de tales
informes. En este contexto se inscriben diversos
experimentos llevados a cabo con los acusados
de brujeria, como pasar la noche con ellos para
comprobar si acudian o no al sabbat, o incluso

140



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

pedirles que se frotasen los llamados unglientos
diabdlicos por todo el cuerpo para comprobar
sus efectos. Cabe destacar también, en este
sentido, la labor del juez francés Pierre de
Lancre, responsable de la gran persecucién de
las brujas de Labourd —en el Pais Vasco francés-
. Para no entrar en demasiados detalles sobre
este proceso, lo que nos interesa aqui es
recordar que Pierre de Lancre se present6 como
testigo ocular, cuando él mismo relat6 haber
visto y presenciado un sabbat dentro de su
habitacién, siendo asi una prueba
incontrovertible de que el Diablo estaba
actuando en aquella regién (Clark, 2007; Santos,
2021).

Por eso estos autores citan
constantemente a otros que les precedieron, en
su mayoria pensadores grecorromanos, asi
como a los grandes te6logos de la Iglesia, que de
alguna manera se centraron en la comprension
de las leyes naturales. De hecho, se situaban
dentro de una tradicién cientifica. En el caso de
los tratados juridicos, por ejemplo, tenemos toda
una teoria sobre los peligros que un ministro del
Diablo suponia para la sociedad, como debia
desarrollarse un juicio segun las leyes vigentes

141



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

en esa localidad y cudales debian ser los castigos
adecuados. Cuando situamos estos tratados en
este contexto mas amplio de producciones
literarias, queda claro por qué alcanzaron su
apogeo editorial precisamente en esta época.

Como ya se ha indicado, es imposible
pensar en los tratados demonoldgicos sin fijarse
también en su protagonista. Si durante la Edad
Media la figura del Diablo era la de un ser
distante que no interferia demasiado en la vida
cotidiana terrenal, protagonizando a menudo
historias que provocaban risa y burla, en la
época moderna asistimos a la inversién de esta
légica. No es que dejaran de existir historias de
un Diablo bufonesco (el teatro y la literatura
siguieron llenos de personajes asi), sino que
gand protagonismo otra categoria diabdlica: la
idea de que el mal nunca habia estado tan cerca.
En resumen, podemos decir que durante la Alta
Modernidad existian tres categorias diabdlicas:
el Diablo Folclérico, el Diablo Popular y el Diablo
Teologico.

El primero (el folclorico) seria el diablo
mas afin a lo medieval y es el que impregna los
cuentos populares. En Brasil, como en gran
parte de América del Sur, nuestras historias

142



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

estanllenas de este tipo de figura: es un demonio
astuto que conspira contra el ser humano, pero
alfinal, la astucia humana siempre lo vence; o es
un demonio que molesta un poco y causa males
menores, como quemar la leche y esconder
objetos  personales. Pero la  principal
caracteristica de este tipo de demonio es que, en
estas historias, el ser humano siempre sale
triunfante. Asi que, aunque sea un demonio, no
es invencible, y aqui entran todo tipo de
lecciones morales y ensefianzas vitales tipicas
de los cuentos populares.

El segundo y el tercero son mas
parecidos. El Diablo Popular serian las
representaciones sensoriales del diablo. Aqui
tenemos las representaciones imaginarias de los
demonios, la forma monstruosa que adoptan
(dependiendo de la época y el lugar, el Diablo
adopta colores verdes, rojos o negros), con
cuernos y patas de animal, una criatura que
huele mal -el olor a azufre, por ejemplo, esta
estrechamente relacionado con el Diablo-y aqui
también podemos situar las marcas fisicas que
deja en quienes pactan con é€l, las marcas del
Diablo. Por ultimo, el Diablo Teoldgico es el que
aparece en las Sagradas Escrituras y es la pura

143



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

encarnacion del Mal. Es el 4ngel caido que causa
estragos por donde pasa; son ellos y sus
seguidores los que causan dafio a las
poblaciones. Este es el Diablo al que es casi
imposible derrotar, con una excepcion evidente:
solo Dios es capaz de ganar la ultima y definitiva
batalla contra el mal. Derrotar a este Diablo no
es tan sencillo como derrotar a aquel Diablo
folclérico. Este es el Diablo que estaria
organizando su ejército para la llegada del Juicio
Final, por lo que el ejército de Dios también
tendria que estar preparado.

Asi que, cuando decimos que el
personaje  principal de los  tratados
demonoldgicos es el Diablo, nos referimos a este
Diablo Teoldgico. Y algo comenzé a suceder a
mediados del siglo XIV, cuando este Diablo
Teologico comenzé a tomar protagonismo.
Comenzaron a surgir noticias de que en los
Alpes se celebraban diversas convenciones
demoniacas, es decir, seguidores del Diablo,
brujas y magos que se reunian para conspirar
contra el reino y los dominios de Dios. A partir
de entonces, la Iglesia comenz6 a adoptar
estrategias para acabar con tales reuniones.

144



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

En 1484, el papa Inocencio VIII publicé
la bula Summis desiderantes affectibus, junto
con los llamamientos de los inquisidores
Heinrich Kramer y Jacob Sprenger, autores del
Malleus Malleficarum -“El Martillo de las
Brujas”~ publicado en 1486. Esta bula
autorizaba a la Inquisicion a identificar y
castigar a los acusados de brujeria. Por esta
razon, en algunos textos se la denomina “la bula
de las brujas”. E1 Malleus Malleficarum, por su
parte, era un manual sobre cdmo identificar y
castigar a estas supuestas brujas. Y es también
en el Malleus donde por primera vez podemos
ver un vinculo claro y rotundo entre la brujeria
y la mujer. Fue también en esta época cuando,
en suelo hispano, se creé oficialmente el Santo
Oficio, en 1478. Ya en 1488 se funda el nuevo
consejo inquisitorial llamado “Suprema”, la
“Inquisicion espafiola” propiamente dicha. Fue
aqui donde surgié la figura del “Inquisidor
General”. Sin embargo, a diferencia de la
Inquisicion romana, el rey de Espafia siempre se
asegurd de que la Inquisicién espafiola, en la
practica, respondiera mas ante él que ante el
Papa, en lo que a su jurisdiccion se refiere.

145



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

A partir de entonces, la documentacion
se hizo mas detallada y, al mismo tiempo,
también cambi6 la naturaleza de las
persecuciones. Pero incluso a principios del siglo
XV, el clero de la region seguia descontento, y
podemos destacar dos razones que son las que
mas nos interesan aqui.

La primera es que muchos lugares de
la region no eran visitados por los clérigos, y si
lo eran, no era con la frecuencia que ellos
hubieran deseado, lo que significaba que las
creencias y prdacticas populares no eran
erradicadas. La segunda, era la pobreza de un
clérigo rural que carecia de recursos y de una
formacién adecuada. Era, pues, urgente reparar
estos errores: habia que sistematizar la idea de
supersticion, sus acciones y sus consecuencias
para poder eliminarlas mejor.

En primer lugar, debemos entender
qué es la supersticion para estos autores. Este
concepto es fundamental para entender quién
erala bruja y cudles eran las implicaciones de su
existencia, tanto tedricas como practicas. Santo
Tomds de Aquino clasifica la supersticion como
un vicio opuesto a la religién. Afiade una nueva
dimensién a los significados de la supersticion:

146



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

un culto indebido al Dios verdadero. Al mismo
tiempo, Aquino crea una divisién entre los tipos
de pactos demoniacos: los explicitos (cuando la
intencién es clara) y los implicitos o técitos
(cuando el individuo no tiene intencién de
invocar a un demonio, pero mantiene practicas
que pueden animar al demonio a actuar). ¢Y qué
tienen que ver ambas cosas? Pues bien, en este
esquema teorico, estas formas de pactos son
formas de supersticién. La religion seria,
entonces, la “medida justa”, mientras que a la
supersticién se opondria por exceso.
Empezaremos nuestro andlisis de la
tratadistica por la obra del fraile franciscano
Martin de Castafiega, titulado Zratado de las
supersticiones y hechicerias y de la posibilidad y
remedio dellas, de 1529. Castafiega es el primer
autor que escribe un tratado de esta naturaleza
en lengua vulgar —es decir, en castellano-y aqui
el pacto diabdlico es la base de todas las
supersticiones, por lo que dedica gran parte de
su obra al sabbath (Azurmendi Intxausti, 2011).
Cualquier forma de supersticién seria el
resultado de actos demoniacos. Otro tratado que
nos gustaria comentar es el de Pedro Ciruelo,
te6logo, médico, astrénomo, matemadtico y

147



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

catedratico de teologia tomista en la
Universidad de Alcald. Fue contempordneo de
Castafiega, aunque es poco probable que ambos
se conocieran. Entre sus numerosas obras
publicadas, la que aqui nos ocupa es su
Reprobacion de las  Supersticiones y
Hechicerias, publicada en 1530. En ella, el autor
lleva la teoria de la supersticién a un siguiente
nivel.

El autor pone un limite al afiadir una
relacion de causa y efecto entre las practicas
supersticiosas y el Decdlogo (es decir, los Diez
mandamientos). Desde el principio, el autor
situa la supersticiéon como el mayor pecado que
puede cometer una persona. Sigue la l6gica de
que los mandamientos estan ordenados del mas
importante al menos importante. Asi que el
pecado contra el primer mandamiento seria
también el peor de todos, y ese pecado seria la
supersticion: “(...) todas las supersticiones y
vanas hechicerias son ensefiadas y ensefian a los
hombres por el demonio, y por tanto todos los
que las aprenden y practican son discipulos del
demonio...” (Ciruelo, 1538, fol. XIV.).

Para Ciruelo, las supersticiones existen
porque el Diablo quiere recuperar los poderes y

148



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

el dominio que tenia antes de la redencion de
Cristo y, para ello, se sirve de la idolatria para
que la gente vuelva a adorarle como antes. De
este modo, el autor deja claro que cualquier tipo
de supersticidn acorta la llegada del Juicio Final
a la Tierra y, por tanto, es una de las mayores
amenazas a las que puede enfrentarse el
hombre, por lo que hay que combatirla a toda
costa. El hombre supersticioso aparece aqui,
pues, como un espejo invertido del buen
cristiano. Ya en el siglo XVII, en 1631, Gaspar
Navarro escribe su tratado 7ribunal de
supersticion ladina y afirma que el unico
enemigo que le queda a Espafia por combatir
(después de haber expulsado ya a judios,
musulmanes y herejes) son los supersticiosos. E1
autor se apoya totalmente en Pedro Ciruelo y
afirma también que la supersticiébn es una
ofensa al primer mandamiento.

Como toda forma de supersticion
proviene de algun tipo de pacto demoniaco,
Navarro utiliza como referencia a Tomds de
Aquino para explicar las diferencias entre el
pacto explicito y el implicito/tacito. También es
interesante hablar del tipo de supersticién que
serian los ensalmos (Ciruelo y Navarro hablan

149



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

mdas de esto): serian papeles escritos con
palabras que, segun los ensalmadores, tendrian
el poder de curar y se les darian a los enfermos
para que los llevaran encima y entonces se
curarian. Esto es una supersticién, porque los
autores tienen claro que las palabras escritas
por una persona “normal” no tendrian el poder
de curar a nadie, y si lo tenian era porque el
Diablo estaba actuando. Y aqui también
podemos establecer que el brujo, o la bruja, seria
la persona que tiene el deseo de conocer cosas y
secretos de la naturaleza que estarian ocultos a
los seres humanos. Y si la brujeria (pacto
explicito) y la hechiceria (pacto implicito) pasan
por el pacto demoniaco, es imposible no
establecer una relacién entre supersticion,
brujeria y hechiceria.

Pasemos, pues, al segundo personaje
importante de este texto: la bruja y su
representacion en algunos tratados hispanicos.
En el texto de Martin de Castafiega, el autor
dedica gran parte de su texto a pintar estas
reuniones demoniacas como una misa al revés.
Ademads de centrarse en las reuniones en si (es
interesante observar que ninguno de los autores
estudiados utiliza el término “Sabbat”, ni

150



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

tampoco el término “Akelarre” -tipico de las
persecuciones en el Pais Vasco-, sino que
siempre refieren a “reuniones” o “juegos”),
también reservan gran parte de su obra a
describir quiénes eran los participantes.
Aunque la conquista de Granada por los reyes
catolicos habia tenido lugar pocos afios antes y
las politicas de expulsion de los judios iniciadas
por la reina Isabel I seguian presentes —el propio
Castafiega menciona en ocasiones los errores
teolégicos cometidos por judios y moriscos—,
ninguna de estas dos figuras participaba de las
reuniones demoniacas. Los ministros del Diablo
estarian, pues, mucho mas cerca, dentro de la
propia comunidad cristiana.

Asi que a la pregunta de quiénes son
los ministros del Diablo, Castafiega responde con
cierta sencillez: “son todos los que por pacto
expreso u oculto se consagran y dedican al
Diablo” (Castafiega, 1529). Sin embargo, aunque
todos ellos son considerados ministros del
Diablo, sélo aquellos que hacen un pacto
explicito son llamados, en el lenguaje comun,
brujos, hechiceros, o magos. Recuérdese que un
pacto explicito es cuando el individuo invoca a
los demonios y hace un acuerdo con ellos,

151



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

consciente de lo que alli ocurre, y un pacto
implicito es cuando el individuo lleva a cabo
acciones que s6lo podrian funcionar con la
ayuda de los demonios, pero la persona no ha
dialogado con estos. Por lo tanto, un pacto
explicito seria mucho mds grave que uno
implicito, ya que para que el primero se
materialice, el individuo tendria que verbalizar
su renuncia a Jesucristo y pasar a su rebautizo
diabolico.

Aunque admite que tanto hombres
como mujeres podrian hacer el pacto, Castafiega
dedica el capitulo 5 de su tratado Unicamente a
explicar por qué hay mds mujeres que hombres
en este oficio. En él, el autor nos da seis razones
principales por las que hay mds seguidoras que
seguidores del Diablo y aqui se nota el principio
de inversidén, aliado al género: si Cristo eligié
solo hombres como ministros suyos, el Diablo
hizo lo mismo eligiendo s6lo mujeres:

Lo primero porque Christo las aparto dela
administracion de sus sacramentos/ por esto el
demonio les da esta autoridade mas a ellas que
a ellos en la administracion de sus
sacramentos. Lo segundo porque mas

152



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

ligeramente son engannadas del demonio/
como parece por la primera que fue
angannada (...). Lo tercero porque son mas
curiosas en saber y escudrunnar las cosas
ocultas y dessearen ser singulares en el saber
(...). Lo quarto porque son mas parleras que los
hombres/ y no guardan tanto secreto/ y assi
ensennan unas a otras/ lo que no hacen tanto
los hombres. Lo quinto porque son mas
subjetas ala yra/ y mas vengativas/ y como
tienen menos fuercas para se vengar de
algunas personas contra quien tienen enojo/
procuran y piden venganca y favor del
demonio. Lo sexto porque los hechizos que los
hombres hacen/ atribuyense a alguna sciencia
o arte/ y llama los el vulgo/ nigroménticos/ y no
los llaman bruxos: como eran los sabios
maléficos de Faraon/ que los dotores los
llaman Magos (...) Mas las mujeres como no
tienen escusa por alguna arte o ciencia/ nunca
las llaman nigromdnticas (...) saluo megas/
bruxas hechizeras/ xoguinas o adevinas...
(Castafiega, 1529, Cap. V)

También cita causas econdémicas y relacionadas
con la edad:

E mas son delas mugeres viejas y pobres/ que
delas mocas y ricas/ porque como despues de

153



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

viejas los hombres no hacen caso dellas/ tienen
recurso al demonio que cumple sus apetitos/
en especial se quando mogas fueron inclinadas
y dadas al vicio dela carne/ a estas semejantes
engannan el demonio quando viejas
prometiéndoles se cumplir sus apetitos/ y
cunpliendolos por obra como adelante se dira.
E mas ay delas pobres y necessitadas/ porque
como enlos otros vicios la pobreza es muchas
vezes ocasion de muchos males... (Castafiega,
1529, Cap. V)

También es interesante observar la diferencia
que el autor establece en relacién con las brujas
y los nigromantes. En esta época, la
nigromancia, al igual que la magia natural,
estaba relacionada con aquellos magos que se
dedicaban a estudiar textos antiguos para
comprender los “misterios de la naturaleza”. Por
ello, ademds de saber leer y escribir, era
necesario conocer al menos el latin, el griego y
el hebreo, ademds de tener conocimientos de
alquimia, astronomia y otras ciencias naturales.
El problema era que no s6lo no se ensefiaba
socialmente —ni siquiera se recomendaba que
las mujeres supieran leer y escribir-, sino que
Castafiega no creia que las mujeres se

154



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

interesaran por esas materias. De este modo, la
bruja (figura tipicamente femenina) se
relacionaba con la transmision de
conocimientos de forma oral e inferior a la
transmitida por escrito por los hombres, ya que
eran vistas como mds chismosas y habladoras.
En otras palabras, estaban en un nivel inferior
al de los hombres en la construccién del
conocimiento debido a caracteristicas
inherentes a su naturaleza.

Pedro Ciruelo también separa las
supersticiones en tres tipos: Nigromadnticos,
Adivinos/Hechiceros y una tercera categoria que
mezcla las dos anteriores. Los primeros serian
aquellos que hacen un pacto explicito con el
Diablo, con el objetivo de causar tanto el bien
como el mal (las brujas forman parte de esta
primera categoria). La segunda serian aquellos
individuos que tienen un pacto implicito y la
tercera, las personas que dicen tener la
capacidad de realizar exorcismos sin haber sido
ordenados para ello. Y aunque no detalla los
encuentros demoniacos, como si hace
Castafiega, Ciruelo no economiza palabras a la
hora de condenar a quienes se entregan al
Diablo, afirmando que tales individuos deberian

155



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

recibir las condenas mds severas por parte de
los tribunales. Nos dice:

Pues si las leyes justas del reyno por un
pequefio hurto mandan ahocar/ o degollar al
ladron (...): con mucha mayor justicia deverian
mandar sentenciar a muerte alos hachizeros
hombres y mujeres. Porque no solamente
dafian a sus proximos (...) mas tambien aun
matan a muchas personas grandes y
pequefias: y ansi todo hechizero se ha de
presumir ser homicida y traydor en Ila
republica... (Ciruelo, 1538, fol. 45-46v).

Aunque fray Gaspar Navarro escribi6 su tratado
mas de un siglo después de los estudios de
Castafiega, sus preocupaciones y discursos
siguen siendo prdcticamente los mismos.
También es curioso observar que Navarro es,
entre los autores que hemos estudiado, el
primero que menciona el Malleus Maleficarum
por su nombre. Quizéds esto se deba a que la
lectura de esta obra estaba desaconsejada por la
Inquisiciéon espafiola, aunque es plausible
pensar que tanto Castafiega como Ciruelo
entraron en contacto con ella, no sélo por su

156



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

amplia difusion, sino también por la cercania de
algunas de las ideas que vemos en ambos.

De todos ellos, Navarro es sin duda el
que tiene opiniones mas firmes sobre el sabbat
y sus participantes. Quizd ya influido por
autores como Jean Bodin y Pierre de Lancre,
Navarro es el unico que, por ejemplo, menciona
las marcas diabodlicas en los cuerpos de las
brujas que deben ser buscadas por los juristas.
Quizd una posible explicaciéon de todo este
incremento en la obra de Navarro sea que fue en
el siglo XVII, y no en el XVI, cuando en Espafia se
produjo la mayor persecucién de brujas. Por
ello, quiza el autor sintié que estos encuentros
eran mas cercanos que nunca.

En cuanto a los participantes en estas
reuniones, Gaspar Navarro sigue bdsicamente
los mismos argumentos que Pedro Ciruelo en su
Reprobacion de Supersticion Ladina. Debemos
recordar siempre que la demonologia formaba
parte de un debate tedrico mdas amplio. Esto
significa que tales obras eran leidas y debatidas
por sus autores, que unas veces estaban de
acuerdo y otras en desacuerdo. Pero como
admirador de Ciruelo, Navarro también clasifica
la brujeria como un tipo de nigromancia, es

157



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

decir, fruto de un pacto explicito con el Diablo.
En cuanto a los participantes en lo que el autor
llama los “juegos” del Diablo, Navarro también
coincide en que hay més mujeres participantes
que hombres, y tiene las opiniones mas
fervientes sobre el sexo femenino. Entre otras
cosas, dice que esto se debe a que:

este sexo femineo es mas flaco de cabeca; y las
cosas naturales, o ilusiones del Demonio las
tienen por del Cielo, y de Dios (..). También
porque abunda la muger de passiones
veementes, y lo que procede de la passion
propria, piensa que nace de la verdade.
Tambien las mujeres son de su naturaleza muy
humedas, y vaporosas, ylo que es himedo mas
facilmente recibe figuras varias, que le
imprimen. (...) pues como tengan ellas menos
de juyzio, y discurso, y menos prudencia, mas
se inclina el Demonio a engafiar las mujeres
con aparentes y fallas imaginaciones,
revelaciones, y visiones. A mas desto se ha de
mirar en las costumbres, si son mujeres
distraidas, habladoras, locas, amigas de
ensennar... (Navarro, 1631, f. 33-33v).

158



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

Y lo dice porque las mujeres son la puerta del
Diablo, un camino hacia el mal, una picadura de
escorpion:

finalmente es la mujer un sexo dannosissimo,
que a donde se acerca enciende fuego. Por
tanto digo yo, que de la mala se ha de huyr, y
de la buena se ha de recatar. (...) Que la mujer
es perdicién del hombre, tempestad de una
casa, impedimento de gente quiera, captiverio
de vidas, guerra voluntaria y continua, vestia
voraz, leona, que con sus bracos quita la vida,
animal lleno de malicia...

A continuacién, cita a San Cristébal, quien
afirma que

La mujer (...) es la que causa enemistad entre
los muy amigos, y una continua pena, y danno,
mal incontratable, tentacién ordinaria, peligro
continuo en los lugares y poblados, es el mayor
mal de naturaleza, pintura adornada de mil
embustes (...): Ella fue la que introduxo el
pecado en todos los hijos de Adam, y causa de
la muerte del genero humano... (Navarro,
1631, f. 34v-35).

Pasando a lo que clasificamos como
“tratados comportamentales”, o “manuales de

159



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

comportamiento”, se trata de libros que fueron
escritos con el propdsito de ensefiar a las
mujeres como debian comportarse dentro de la
comunidad. Podriamos pensar que una obra de
este tipo no tendria nada que ver con angeles y
demonios, y mucho menos con brujas, pero
cuando recordamos que el miedo al Diablo y, en
consecuencia, a la bruja, estaba presente en
todos los ambitos de la sociedad, la mencién de
tales figuras en este tipo de manuales no parece
tan sorprendente. En el tratado escrito por fray
Juan de la Cerda, en 1599, titulado Libro
Intitulado vida politica de todos los estados de
mujeres, el autor dedica un capitulo a cada
“tipo” de mujer (jovenes, casadas, viudas,
monjas). El quinto y ultimo capitulo esta
dedicado a las “otras” y es aqui donde aparece la
bruja ya en el grabado que abre el capitulo, lo
cual no es de extrafiar. Si hasta ahora de la Cerda
habia estado hablando de mujeres ejemplares, a
partir de aqui sefialard lo que puede ocurrir si
alguna de ellas no sigue sus consejos. A
continuacién, pasa a hablar de los
comportamientos desviados que podia tener
una mujer: y nada habia mds desviado para las
comunidades cristianas que la figura de la bruja.

160



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

La bruja seria, por tanto, una mujer
que no sabia controlar sus naturales impulsos
lujuriosos.

En el tratado del mismo género escrito
por fray Joseph de Jesus Maria, en 1601, titulado
Primera Parte de las Excelencias y victorias de la
virtud de la castidad, aunque no menciona las
reuniones demoniacas, el autor nos muestra las
razones por las que las mujeres son mas
propensas a causar dafio que los hombres. El
gran problema radica en la condicién natural
femenina de poseer humores mas humedos que
los de los hombres, haciendo de sus cuerpos un
receptaculo favorable para los demonios y sus
malas artes.

Hemos hablado aqui de cémo se
describia a estas mujeres y brujas en los
tratados, pero también nos gustaria referirnos
brevemente de los efectos que la brujeria podria
tener en el “mundo real”. Al fin y al cabo, si la
brujeria era un delito dificil de probar por sus
acciones, era facilmente realizable por sus
consecuencias. Y entre todas ellas, algunas
destacan en todos los tratados. Ademdas del
caracter infanticida de la bruja, dos aspectos
parecen también importantes: los hechizos

161



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

llamados “ligaduras” —que causaban impotencia
sobre todo a los hombres- y el mal de ojo, que
parece ser una caracteristica casi omnipresente
en toda la Peninsula Ibérica. Empecemos por las
ligaduras. Para Pedro Ciruelo, tales maleficios
eran de lo peor que podrian hacer los ministros
del Diablo. Para Gaspar Navarro, el Diablo era el
mayor conocedor de los misterios de la
naturaleza, por lo que, aunque la impotencia se
hubiera producido por medios naturales, era
posible suponer que detrds habia manos
diabolicas.
El autor afirma que

Tambien hemos de presuponer como cosa
certa, que puede aver impotencia natural, la
qual viene a los hombres naturalmente, sin
que mezcle el Demonio en ella, como por
alguna rotura, o golpe, o por ser el hombre, o
la mujer muy frios, o muy secos, o por otros
impedimientos naturales (...). Y assi el remedio
para estos, solo incumbe, y pertenece a los
Medicos. Pero como el Demonio es tan grande
Medico, y Filosofo, y conoce las naturalezas,
puede secretamente aplicar a la mujer, o al
hombre, por el pacto que tiene con el Mago, o
Hechizero, cosas naturales que enfrien

162



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

demasiadamente, de la qual aplicacién se siga
la esterilidad en la mujer, o la impotencia en el
hombre... (Navarro, 1631, f. 57-57v.)

Para la historiadora Lyndal Roper (1995), este
miedo se explica cuando relacionamos los
cuerpos con las practicas magicas. Magia,
brujeria, sexualidad e identidad sexual estaban
interconectadas. E1 miedo de los hombres a la
impotencia sexual quedaba demostrado por el
hecho de que ésta era una de las principales
razones por las que buscaban la ayuda de las
hechiceras, a pesar de ser uno de los mayores
dafios que podian causar a un hombre. La
masculinidad, a diferencia de la feminidad, era
algo muy fécil de perder, y era precisamente la
hechicera o bruja quien tenia el poder de castrar
o restaurar la potencia.

Hablemos ahora del mal de ojo que,
como veremos, su categorizacién estd en total
consonancia con lo explicado anteriormente
sobre la “Revoluciéon del Ojo” que estaba
viviendo la modernidad. Martin de Castafiega
admite la posibilidad del mal de ojo, pero
también da explicaciones naturales al
fenémeno. Para el fraile, es naturalmente

163



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

posible que las impurezas que produce el cuerpo
femenino, un cuerpo lleno de humores
humedos, salgan por los ojos que favorecen este
tipo de efecto. En otras palabras, asi como la
menstruacion es la expulsion de estas
impurezas, el mal de ojo seguiria la misma
légica, pero de forma mas sutil. Es también por
eso que, segun Castafiega, las mujeres que ya
habian pasado por la menopausia provocaban el
mal de ojos con mayor frecuencia que las
mujeres mas jévenes, porque como ya no tienen
medios para deshacerse de la suciedad
producida por su cuerpo, aumenta la potencia
de los males causados por su mirada. Por eso, a
estas ancianas no se les deberia permitir mirar
a los ojos a los nifios pequefios, ni besarles la
boca, ya que estos nifios son todavia muy
fragiles de salud. Pedro Ciruelo, por su parte,
admite que el mal de ojo podria tener causas
naturales, pero era mucho més probable que
tuviera causas demoniacas ya que, para él, no
hay pruebas de que tales hechos pudieran
existir de forma natural.

164



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

No solamente se hazen supersticiones y
hechizerias pa[ra] alcancar bienes/ y para se
librar delos males: mas tambien algunos
pler]versos hombres/ y mugeres las hazen
para dafiar y hazer mal a otros sus préximos.
(...) para ligar a los casados: que el marido y la
mujer no se puedan conocer ni hazer
generacion: palra] tolir o baldar a otro de
algun brago o pierna/ y aun de todo un lado o
de todo el cuerpo: o pa[ra] de hazer caer en
aguna grande enfermedad. Y a este p[ro]posito
viene lo que communmente dizen que unos
aojan a otros (...): son tambien pecados de
manifiestas supersticiones y obras diabdlicas.
Porque las cosas que estos hazen no tienen
virtud natural para causar aquellos dafios
enlos hombres: ni los hazen por virtud divina:
queda luego que los haze el diablo por
complacer a sus amigos y servidores los
nigromdnticos y hechiceros... (Ciruelo, 1538, f.
45-46v)

El fraile Jesus Maria compara a la mujer sensual
con un basilisco de la Republica. Al comparar a
la mujer con este animal mitoldgico, que tiene el
poder de matar a sus victimas con s6lo mirarlas,
el fraile deja claro el fundamento del mal de ojo.
Lo que tenemos aqui es la construccién tedrica
de este mal tan temido, siempre en consonancia

165



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

con las producciones mads recientes sobre la
naturaleza y el funcionamiento del sentido de la
vista, mostrando el didlogo que existia entre
estas ciencias. De la curiosidad natural, pasamos
a la posibilidad fisica del mal de ojo y, a
continuacion, delimitamos los individuos que
podrian ofrecer el mayor peligro. De este modo,
podemos ver la relacion légica creada entre este
mal y el género femenino, capaz de destruir a
toda la comunidad cristiana. La mujer mala, o
mads concretamente, la bruja, era la que tenia
“ponzofia en los ojos”, en palabras de Maria
Tausiet (2005). Siguiendo esta ldogica, tiene
sentido razonar que, si el alma de alguien es
mala, nada bueno saldrd de sus ojos.

Por ultimo, llegamos a la construccién
del cuerpo femenino como cuerpo demoniaco, y
aqui nos gustaria establecer una relacién entre
la bruja y la mujer poseida. Las posesiones
demoniacas representan una forma muy
interesante de pensar la relaciéon entre el
individuo y lo demoniaco. La posesa, por su
propio estado, tenia una relaciéon mucho mas
estrecha con los demonios que la bruja, pero a
diferencia de ésta, la relacion de la posesa era
forzada. Cuando analizamos algunas imagenes

166



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

de brujeria, vemos que los vapores
desempefiaban un papel sumamente
importante en tales representaciones. Los
vapores naturales que salen del cuerpo de una
mujer son producto de sus humores mas
humedos y, por tanto, lujuriosos. El tradicional
“caldero de la bruja"”, el lugar donde prepara
sus hechizos, no siempre estaba tan claramente
presente. En la imagen presente en el tratado de
Juan de la Cerda (1599, f. 452r), el “caldero” es
una vasija que sostiene la bruja y de la que salen
sus vapores magicos. Pero lo que mds interesa
aqui es ver como este recipiente se ha
transformado en imagenes, como Un grupo de
brujas y sus vapores ardientes, de Hans Baldung
Grien,! en el propio cuerpo de la mujer, con ella
misma como receptdculo. Ahora la bruja ya no
necesita un objeto para hacer sus maldades,
porque ella misma llevaba en su interior los
poderes malignos necesarios para realizar esos
conjuros.

! La imagen es un dibujo, del que se conserva una copia en la
coleccién privada de la Condesa de Behague (Paris). Véase la
reproduccion de la imagen en Strauss (1983, p. 18, fig. 4).

167



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

De generadora y envoltorio de la vida,
el cuerpo de la mujer completa asi su
transformacion en generadora y envoltorio de la
muerte. La figura de la madre -uno de los
papeles femeninos mas glorificados,
simbolizado por la propia Virgen Maria- tiene
ahora su opuesto perfecto en la figura de la
bruja.

Referencias Bibliograficas

Fuentes editadas

Castafiega, M. (1529). Tratado de Ilas
supersticiones y hechicerias y de la
posibilidad y remedio dellas. Logrofio:
Miguel de Eguia.

Cerda, J. de la (1599). Libro intitulado vida
politica de todos los estados de
mugeres: en el qual se dan muy
prouechosos y Christianos documentos
Yy auisos, para criarse y conseruarse
deuidamente las Mugeres en sus
estados. Alcald de Henares: Biuda de
Juan Gracian.

Ciruelo, P. (1538). Reprobacion de Ilas
supersticiones y brujerias. Libro muy

168



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

util y necesario a todos los buenos
cristianos. Medina del Campo.

Jesus Maria, ]. de (1601). Primera Parte de las
Excelencias y victorias de la virtud de
la castidad. Alcald de Henares: Biuda
de Juan Gracian.

Navarro, G. (1631). Tribunal de supersticion
ladina, explorador del saber, astucia, y
poder del demonio; en que se condena
lo que suele correr por bueno en
hechizos, agiieros, ensalmos, vanos
saludadores, maleficios, conjuros, arte
notoria, cabalista, y paulina y
semejantes acciones vulgares. Huesca:
Pedro Bluson.

Bibliografia

Azurmendi Intxausti, M. (2011). Una
Aproximaciéon al concepto de
supersticion en el S. XVI desde el libro
de Castafiega. Berceo: Revista Riojana
de Ciencias Sociales y Humanidades,
160 (1er Semestre, 2011), pp. 7-19.

Barros Almeida, N. de (2016). Homens e anjos.
En A. Boureau. Satd herético: o
nascimiento da demonologia na

169



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

Europa medieval (1280-1330) (pp. 11-
14). Campinas: Editora Unicamp.

Buitrago Gonzdlez, J. L. (2017). Maria Gonzalez:
el estereotipo de bruja en el Madrid del
siglo XVII. Revista de la Inquisicion.
Intolerancia y Derechos Humanos, 21,
pp. 119-134.

Campagne, F. A. (2002). Homo catholicus, homo
superstitiosus: el discurso
antisupersticioso en la Espania de los
siglos XV a XVIII. Buenos Aires: Mifio y
Dévila.

Campagne, F. A. (2009). Strix hispdnica:
demonologia cristiana y cultura
folklorica en la Espafia moderna.
Buenos Aires: Prometeo.

Clark, S. (2006). Pensando com Demdnios: A
idéia de Bruxaria no Principio da
Europa Moderna. Sdo Paulo: Imprenta
de la Universidad de S&do Paulo.

Clark, S. (2007). Vanities of the Eye: Vision in
Early Modern European Culture.
Oxford: Oxford University Press.

Frutos, A. (2014) El paradigma satdnico de la
brujeria o el diablo como recurso

170



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

epistémico. Revista de Estudios
Ibéricos, 26, pp. 116-132.

Gielis, M. (1991). The Netherlands Theologians’
views of Witchcraft and the Devils
Pact. En M. Gijswijt-Hofstra y W.
Frijhoff (Eds.). Witchcraft in the
Netherlands from the Fourteenth to
the Twentieth Century (pp. 37-52).
Rotterdam: Universitaire Pers.

Kamen, H. (1998). La Inquisicion espariola: una
revision histdorica. Londres: Yale
University Press.

Prosperi, A. (2013). Tribunales de conciencia:
Inquisidores, confesores, misioneros.
Sdo Paulo: Imprenta de la Universidad
de Séo Paulo.

Roper, L. (1995). Oedipus and the Devil:
witchcraft, sexuality and religion in
early modern Europe. Nueva York:
Routledge.

Santos, L. (2021). Demonologia y la narrativa del
intruso: De De la démonomanie des
sorciers’' a 'Tableau de L'inconstance
des mauvais anges et démons’, Francia
y sus ficciones diabdlicas (1580-1613)

171



Capitulo 4. Demondlogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno

(Tesis de doctorado). Universidad
Estatal de Campinas, Campinas, Brasil.

Strauss, W. (1983). The Wherewithal of Witches.
Source: Notes on the History of Art, 2,
2, pp. 16-22,

Tausiet, M. (2005). Ponzofia en los Ojos: brujeria
y supersticion en Aragon en el siglo
XVI Madrid: Turner.

Tausiet, M. (2009). La Batalla del Bien y el Mal:
Patrocinio de Angeles y Combate de
Demonios. Hispania Sacra, LXI, pp.
125-146.

172



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

CAPIiTULO 5
LLA PASTORAL DEL MIEDO EN EL REINO
DE GRANADA: L.OS SERMONES DE
]OSE". DE BARCIAY ZAMBRANA

Andrea Arcuri
Universidad de Granada

Introduccién

El objetivo que nos planteamos con esta
aportacion es el de esbozar algunas notas acerca
del papel jugado por el “miedo” en los tiempos
pretéritos. Mas concretamente, investigaremos
sobre los contenidos de la oratoria sagrada
contrarreformista en época de “crisis”, como y
qué se predicaba con ocasién de desgracias o
calamidades publicas, cudles eran los modelos
de comportamientos que se transmitian en
semejantes coyunturas.! Para ello, nos valemos
de una fuente privilegiada, el quinto tomo del
Despertador Christiano de José de Barcia y

! Esta publicacién es parte del proyecto de I+D+i PID2022-

140101NB-I00, financiado por MCIN/
AEI/10.13039/501100011033/ y “FEDER Una manera de hacer
Europa”.

173



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

Zambrana (1683), uno de los sermonarios mas
importantes de la época confesional en Espafia.?
Dicho tomo, en efecto, contiene veinticuatro
sermones proferidos entre 1668 y 1682, por el
que fuera obispo de Cadiz y canoénigo de la
Abadia del Sacromonte de Granada,® durante
catdstrofes tales como sequias, terremotos,
carestias, epidemias de peste, etcétera, que
asolaron el territorio del antiguo Reino de
Granada y zonas colindantes.

En la época objeto de este estudio,
padecer las calamidades que acabamos de
mencionar significaba cohabitar con el miedo,
afrontar diariamente el temor y la angustia de la
muerte (Prosperi, 2021, p. 14). Un primer
elemento que queremos destacar es el hecho de
que en estos trances la Iglesia actuaba
reafirmando una vision 16brega, terrorifica de la
naturaleza humana y de las consecuencias del

2 Sobre la predicacién misional de José de Barcia y Zambrana se
remite a Arcuri (2021, pp. 321 y ss.). Mas en general sobre la
oratoria sagrada espafiola véanse los trabajos de Herrero
Salgado (1996), Nufiez Beltran (2000), Smith (1978) y Barnes-
Karol (1992).

3 Sobre José de Barcia y Zambrana véase Azanza Lépez (2013).
Véase también el reciente trabajo de Ceballos Guerrero (2022).

174



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

pecado. En su clasico Le péché et la peur, el
historiador francés Jean Delumeau (1983) habla
de “pastoral del miedo” para referirse al
concienzudo y firme esfuerzo de
“culpabilizacién” del  rebafio cristiano
impulsado  por  predicadores, tedlogos,
confesores, esto es, los actores principales de la
denominada confesionalizacion catélica.*

Nuestra hipétesis de trabajo es que
dicha pastoral, ya de por si mdas bien
amenazante, durante las calamidades publicas
alcanzaba el paroxismo para soliviantar el
animo de los fieles bajo la amenaza de una
muerte subitdnea y atroz: “Prese piede una
paura seminata dalla predicazione e
dallinsegnamento della Chiesa, come autorita
ecclesiastica tesa a guidare convinzioni e
comportamenti dei laici e a indirizzarli verso
una vera ossessione per il peccato” (Prosperi
2021, p. 57).

Los historiadores que se han acercado
a estos temas han subrayado el clima de fervor

4 De Delumeau resultan imprescindibles también sus
consideraciones sobre el miedo en Occidente (1978).

175



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

y piedad que la pastoral del miedo,
especialmente en época de crisis, conseguia
fomentar.5 A continuacién nos explayaremos en
algunos ejemplos concretos de esa oratoria
sagrada en los territorios granadinos.

El Despertador Christiano, 1os sermones del
miedo

En el prélogo del quinto tomo de su abultada
obra, José de Barcia y Zambrana anticipa
abiertamente dos aspectos que seran
recurrentes en sus sermones sobre las
calamidades publicas, es decir, la
responsabilidad de los pecadores por las
adversidades que padece la cristiandad y, a la
vez, el remedio para poner fin a esos
sufrimientos a través de la contricién y de la
penitencia:

Quinta y ultima vez (piadoso lector) suena el
Despertador Christiano en este quinto tomo en
ventiquatro sermones de las calamidades
publicas. [...] En él hallaras el origen de las
plagas, que suelen ser eco de los importunos y

5 Ademas de la obra de Delumeau, véase Dompnier (1982).

176



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

desentonados clamores de nuestras culpas,
pero verds también el remedio de ellas en la
penitencia. (Barcia y Zambrana, 1683, fol. s.n.)

Si por un lado, pues, queda patente, segun
nuestro autor, la culpabilidad de los cristianos
por las calamidades que atormentan los
territorios del Reino, por otro se aclara que el
sacramento de la Confesién constituye el
medicamento para sanar la enfermedad, ya sea
la individual ya sea la colectiva. Cabe recordar,
a este proposito, que la oratoria sagrada, sobre
todo la que acompafiaba las misiones populares,
insistia asiduamente en el deber de confesarse,
de hacer penitencia. El sacramento de la
penitencia se tornaba, pues, en los sermones
dirigidos al pueblo llano, en el objetivo principal
buscado por los predicadores, de ahi que se
insista una y otra vez en la necesidad del
arrepentimiento y en la obligacion de confesar
todos los pecados.®

6 Sobre la trascendencia del sacramento de la Confesién se
remite a Delumeau (1990) y a la antigua, pero siempre ttil, obra
de Lea (1896).

177



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

En el afio 1668, con ocasiéon de una
gran sequia, José de Barcia y Zambrana profirié
un sermon en la iglesia parroquial de San
Miguel, en la ciudad de Jaén. Su discurso
empieza con una descripcién muy evocadora de
la sequedad del campo, de la falta de agua en la
tierra:

Vozes de una tierra seca, endurecida como un
hierro, que se abre en bocas con la sequedad.
[...] Estamos mirando una tierra tan
desemejada, tan seca, y de semblante tan
horrible, que estéril e infecunda nos niega el
sustento que necessita nuestra vida. [...] Tan
enojosa al Cielo se muestra, que el abrirse en
bocas para pedir la desseada lluvia, solo [h]a
servido de que por ellas [h]aya entrado el Sol a
consumir la poca humedad que conservava en
sus senos. (Barcia y Zambrana, 1683, fol.1-2)

Acto seguido, nuestro autor pasa a elucidar la
causa profunda de dicha desgracia, tal vez la
mas temida —junto a la plaga de langostas— en el
mundo rural de la época. De hecho, podemos
conjeturar, sin temor a exagerar, que las
sequias, en sociedades prevalentemente

178



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

campesinas, suscitaban la difusion de un miedo
aterrador:’

O Catdlicos! No [h]ay que cerrar los ojos a la
causa de la calamidad que padecemos. Bien
vimos la gran cosecha que nos prometian los
campos, con las lluvias tan a tiempo para
sembrar: quién, sino nuestros pecados han

sido la causa de que nos niegue Dios
lo que prometian? (Barcia y Zambrana, 1683,
fol. 6)

Y para terminar el hilo del discurso, Barcia y
Zambrana afiade de forma aun mas directa: “Ea,
Fieles: no dudemos que son las culpas que nos
quitan el agua, y esterilizan la tierra” (1683, fol.
7.

La calamidad, cualquiera que fuera, se
presenta —como acabamos de ver— como la
consecuencia natural y terrorifica de los
pecados. Paralela y consecuentemente, la
punicion divina resulta “justa”, de ahi que se
presente persistentemente como el preciso
resultado de la ira de un Dios encolerizado. La
ira divina, de facto, es uno de los patrones

7Véase a este respecto Alberola Romé y Campor Goenaga (2020).

179



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

recurrentes en los sermones de José de Barcia y
Zambrana, tal y como podemos apreciar en la
pléatica proferida el 1 de febrero de 1678 en la
iglesia del Sacromonte de Granada, con motivo
de la penuria de alimentos que perjudicaba la
ciudad: “Haya llantos, clamor, gemido y dolor
grande por aver ofendido a un Dios tan digno de
ser amado [...]. Penitencia, que estd enojado
Dios, y es menester aplacarle con penitencia,
que es la que assegura la gracia” (Barcia y
Zambrana, 1683, fol. 76).

Algunos investigadores (Groh, Kempe,
Mauelshagen, 2003, p. 20; Schenk, 2010, p. 30)
han hablado acertadamente, a este propdésito, de
straftheologie para referirse concretamente a
ese discurso -vehiculizado por los eclesiasticos
de la época- que insistia en una relacion directa
y causal entre los pecados y la punicién divina,
pero también en su redencién a través de la
penitencia. Y es precisamente esa teologia del
castigo que se hace patente en la rogativa del

180



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

afio 1672, en la ciudad de Santa Fe, contra la
plaga de la langosta:®

Veis que Dios nos corrige con esta calamidad?
[...] Veis que se muestra enojado? Es para que
aplacédndole, sea la amistad mds firme. Veis
que nos arroja severo? Es para que solicitemos
sus abrazos carifiosos. Veis que nos cierra las
puertas? Es para que tengamos el mérito de
pulsarlas. Veis que nos aflige con esta plaga? Es
para mas consolarnos quando la quite. Veis
que nos quita el sustento con la langosta? Es
para dar a nuestras almas sustento. Ea, cante
la Iglesia, y enséfienos a llamar Padre a Dios,
quando nos castiga: Pater de coelis Deus. que
es seflal de que nos trata como a hijos el
castigarnos. (Barcia y Zambrana, 1683, fol. 78-
9)

Los sermones, especialmente los de la
predicacién popular, debido a su funcién
precipua de “mover” al auditorio tenian que ser
altamente “performativos”, razén por la que el

8 Entre los muchos estudios en torno a las plagas de langostas en
la peninsula ibérica, véase el trabajo de Alberola Romd (2003), el
cual enfoca su atencién sobre las reacciones mds propiamente
religiosas contra dicho fenémeno.

181



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

predicador debia conmover a sus oyentes.
Obsérvese, a guisa de ejemplo, las metaforas
empleadas por nuestro autor para describir la
falta de agua, y a la vez los paralelismos que
utiliza para referirse a los pecados de los
creyentes (sermon de 1668):

No veis la tierra seca, endurecida, que no da
lugar a que en ella se impriman las huellas del
caminante? Essa es la dureza de el coragon,
que no dexa imprimir en sus tablas la Divina
Ley. No veis la tierra estéril e infecunda para
dar fruto? En esso indica la esterilidad
maliciosa de los pecadores, que niegan a Dios
y su Templo [entiéndase la Iglesia] los diezmos
y las primicias, y aun la reverencia y respeto
tan devido, con lo qual esterilizan los campos.
(Barcia y Zambrana, 1683, fol. 8)

Este ultimo pasaje merece una breve reflexion.
Los predicadores de la época confesional, a la
que nuestro autor pertenece, eran portadores —
como se puede apreciar en la cita de arriba- de
una visién socialmente “quietista”, en la cual en
todo caso se reafirma el principio jerdrquico, el
respeto a las autoridades civiles y religiosas. La
sequia no sdlo se justifica por toda la gama de

182



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

pecados publicos de los que los creyentes eran
culpables, sino también por el impago de los
diezmos debidos a la Iglesia. En otro sermon,
proferido en Granada en el afio 1676 en tiempos
de hambre y carestia, Barcia y Zambrana toma
expresamente la defensa del poder politico y
amonesta a los fieles: “Quitad, quitad de los
ministros los ojos, quando [h]ay pecados en que
ponerlos. [...] Quéxate (Granada) de tus culpas,
que essas son el viento que causa la tempestad”
(1683, fol. 31). Estamos ante estrategias retdricas
que apuntalaban el poder politico y eclesiastico
con sus mensajes de conservacion social
(Prosperi, 1996, p. 636).

Ademads, esta posicidn justificadora del
poder politico y eclesidstico se acoplaba, a
nuestro parecer, con la politica de disciplina
social de la Iglesia de la época.’ Inclusive, y
maxime, en “tiempos de crisis” no disminuyd el
empefio de confesores, predicadores,
misioneros, visitadores en aras de la
construcciéon de una sociedad disciplinada,

9 Para un resumen sobre el estado de la cuestién me permito
remitir a Arcuri (2019).

183



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

capaz de salvaguardar el vinculo de obediencia.
El historiador italiano Albano Biondi (1981)
hablaba a este respecto de “interiorizacién del
principio de sumision” (p. 286). Obsérvese como
al final de su rogativa pro pluvia de 1668, Barcia
y Zambrana reitera este llamamiento al sosiego,
al orden y a la penitencia:

Queréis agua? Dispongase esta ciudad en
forma de instrumento. Suene cada cuerda en
el punto que le toca: suena la cuerda del
superior, vigilancia y zelo; suene el eclesidstico
y religioso, oracién y perfeccién de vida; el
padre de familia, cuidado de las costumbres de
su casa; el rico, caridad y limosna; el pobre,
paciencia y humildad; el justo, amor; el
penitente, penitencia. (1683, fol. 20)

En el serm6n pronunciado en el afio de 1678 en
Granada durante otra “plaga de hambre”,
nuestro predicador afirma que la calamidad
afectaba a todos, incluso a los “justos”, porque
ellos, aunque no habian pecado, no habian
corregido los vicios y escandalos de los demas.
Estamos ante una clara exhortacién dirigida a
cada fiel para que se convierta en agente activo

184



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

de la accién de disciplina eclesidstica, ya sea
mediante la reprension de los pecados, ya sea
mediante la delacion:*°

Es verdad que nos han pecado como ellos, pero
también es verdad que no los han ensefiado,
amonestado y corregido. [...] Es verdad que
aborrecen las culpas de los malos, pero
también lo es que no tienen zelo para
reprehenderlas, unos por escusarse el trabaxo,
otros por vituperable cobardia, y otros porque
temen con aborrecible amor proprio su
enemistad. (Barcia y Zambrana, 1683, fol. 49)

Cabria preguntarse cudles eran los pecados que
acarreaban todas estas desgracias. La lujuria,
por ejemplo, representa sin duda uno de los
nudos temdticos  predilectos por los
predicadores. Asi que la ya mencionada sequia
de 1668 se justifica, segun nuestro autor, por la
incontinencia y la lubricidad de los pecadores:

Por el torpe ardor de la luxuria vy
deshonestidad [h]a mandado su Magestad a las
nubes que no lluevan. [...] [H]ay en esta ciudad

10 Sobre la delacién como préctica de control y represion de los
pecados publicos, véase Arcuri (2021, pp. 216-70).

185



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

estos pecados torpes? [H]ay comunicaciones
lascivas? [H]ay concursos profanos? Esse
ardor deshonesto tiene ardiendo la tierra en
esta sequedad. (Barcia y Zambrana, 1683, fol.
9)

Como podemos inferir de las palabras del
predicador, es el ardor de la lascivia que torna
la tierra yerma y seca.

Ahora bien, para que las palabras del
predicador tuvieran el efecto deseado, se solia
recurrir, casi siempre al final de la alocucidn, a
un exemplum, esto es, una pequefia historia
caracterizada por un lenguaje muy sencillo y
por un fuerte contenido moral. Los exempla,
pequefias historias diestramente organizadas,
por lo general tenian la funcién de presentar al
auditorio las consecuencias directas e
inmediatas de los pecados.!* En el sermén de
1678, nuestro autor, para justificar los
sufrimientos que la hambruna conllevaba,
exalta los beneficios que podian derivarse de un

11 Sobre el exemplum, véase Welter (1927).

186



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

periodo de privaciones como aquél, aduciendo
el ejemplo veterotestamentario de Abraham,
quien temiendo por la castidad de su esposa
Sara, se instala en la tierra de los cananeos, en
cuanto:

en Chanaan avia hambre [...] y en tierra donde
[h]ay hambre no teme el Patriarca los riesgos
de la castidad; en Egipto si, donde vivian con
fertilidad y abundancia. [...] Veis aqui como
consiguié Dios de los Cananeos la castidad, que
pretende de nosotros con el hambre. (Barcia y
Zambrana, 1683, fol. 53)

Asimismo, durante la platica de 1672 contra la
plaga de langosta, Barcia y Zambrana aporta un
exemplum de Beda el Venerable, quien relata los
estragos provocados por esos insectos con una
curiosa, y al mismo tiempo espantosa,
afiadidura dirigida a estremecer a su auditorio:

Los moradores de aquel pais morando con
cuidado aquellos animalillos hallaron que
tenian escritas unas letras en las alas, en una,
IRA, y en la otra, DEI. Ira de Dios, dando a
entender que avian venido porque avian ellos
provocado la ira de Dios con sus pecados. /RA

187



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

DE DIOS POR LAS CULPAS nos viene diziendo
la langosta. (Barcia y Zambrana, 1683, fol. 81)

Otro aspecto que cabe destacar es que la
amenaza de la llegada de una calamidad publica
podia ser aprovechada para el arraigo de
determinadas practicas cultuales. En los textos
de Barcia y Zambrana registramos asiduamente
una exhortacion al rezo colectivo de la Virgen.
Cada sermdn del Despertador Christiano, de
hecho, tras la introduccidn al tema de la prédica,
se caracteriza por la invocacién a la Madre de
Dios. Durante el sermén proferido en el afio
1668, nuestro orador, tras haber aclarado “que
no estd en manos del hombre ni la vida, ni la
muerte, ni la llubia, ni el sustento” pide a su
auditorio que lo ayude ainvocar ala Virgen para
que, por fin, llegue la tan deseada agua:
“Ayudadme (Fieles) solicitado la poderosa
intercessién de MARIA SANTISSIMA saludando
a esta Sefiora con el Angel: AVE MARIA, etc.”
(Barcia y Zambrana, 1683, fol. 4). Nuestro autor,
avezado al ejercicio de la predicacion misional,*?

12 Seguin las fuentes que hemos podido consultar en el Archivo de
la Abadia del Sacromonte de Granada, José de Barcia y

188



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

al igual que otros muchos predicadores y
misioneros de la Abadia del Sacromonte de
Granada,'® hizo un gran esfuerzo en aras del
arraigo del culto mariano, especialmente de la
devocion del Rosario, como hemos tenido
ocasién de mostrar en otros trabajos (Arcuri,
2021, pp. 337-74).

Del mismo modo, la homilética de la
época insistia en la importancia de la correcta
administraciéon de los sacramentos, de ahi que
una calamidad publica pudiera servir también
para amonestar a los fieles que confesaban
sacrilegamente:

Las langostas (dize Plinio) mueren al parir, a
causa de un gusano que naciendo entre sus
fauces las ahoga [...]. Qué otra cosa se lee aqui,
sino los gravissimos sacrilegios que cometen

Zambrana participé activamente en las campafias misioneras
del Sacromonte desde el afio 1671 hasta, por lo menos, la misién
de 1683. Archivo de la Abadia del Sacromonte de Granada, Libro
de misiones que los sefiores Abbad y Candnigos del Sacro Monte
hacen a los Arcobispados de Sevilla y Granada (1612-1745),
Armario metalico II, fols. 302v-305v.

13 Sobre la Abadia del Sacromonte consultese Lopez-Guadalupe
Mufioz (2018).

189



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

muchas almas en el mistico parto de la
confession, hallando la muerte en donde esta
su vida, por callar en ella pecados. (Barcia y
Zambrana, 1683, fol. 83)

Como podemos inferir del pasaje que acabamos
de citar, la oratoria sagrada en época de crisis, al
igual que la predicacién popular tipica del
ministerio de las misiones, respondia a una
doble necesidad: didactica por un lado,
atemorizante por el otro.

Por ultimo, antes de terminar, resulta
conveniente proporcionar por lo menos algunos
ejemplos de ese lenguaje “terrorifico” empleado
por los predicadores de la época. En el ya
mencionado sermén de 1676, Barcia y
Zambrana termina de este modo su soflama:

Ya vemos la tempestad de carestia y hambre
en que nos hallamos. [...] Temamos no tanto la
tempestad, que puede parar en morir, quanto
la borrasca que indica las furiosas olas de la
indignacién de Dios en su juizio, que puede
parar en una eterna hambre canina del
infierno. (1683, fol 39)

190



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

Ma4ds impactantes aun fueron las palabras con las
que nuestro predicador avis6 a los fieles
granadinos sobre la llegada de un brote de peste
en la cercana ciudad de Malaga (1678). Barcia y
Zambrana, con una sapiente mafia retdrica, en
un primer momento insta a su auditorio a que
haga el esfuerzo de imaginar los escenarios
catastroficos que la peste trae consigo, y a
continuacién pasa a describir, él mismo, sus
consecuencias mas espeluznantes e
insoportables:

Mejor serd que imaginéis que ha entrado la
peste en esta Ciudad. Ojald que se quede en
sola imaginacién! Aplicad vuestros sentidos a
lo que passa, para conocer que es peste. Abrid
los ojos: qué veis? Aqui se cae un hombre
muerto; alli llevan otros enfermos al hospital;
por esta calle van carros de ropa para
quemarla; por aquella, otros de difuntos, y
algunos medio vivos para el carnero; todos
palidos, confusos, llenos de assombro y
turbacién. Despertad los oidos: qué se oye?
Clamores, suspiros, lamentos, llantos vy
continuos ayes en las casas, en las calles, en las
plazas, de toda suerte de estados, vivos solo
para poderse quexar. Avivad el olfacto: qué se

191



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

huele? Vapores pestilenciales que atosigan sin
que basten confecciones aromaéticas que los
templen. Excitad el gusto: qué se percibe?
Continuas amarguras y sinsabores, sin tener
con el susto apetencia de comida. Aplicad el
tacto: qué se toca? Recelos y temores, de si esta
lo que tocdis apestado, y qualquier granillo lo
sospechdis landre. Qué es peste? En donde no
[h]ay padre para hijo, ni hijo para padre, ni
amigo para amigo, ni pariente para pariente,
porque vezinos, deudos y amigos se portan
como si fueran de contraria ley y profession.
Qué es peste? En donde falta el funeral, y
honras de los difuntos, sin aver quine atienda
sino a su peligro proprio. Qué es peste? En
donde es necessario que entierren con prisa
los vivos a los muertos para no morir como
ellos, y en donde entierran mafiana a los que
ayer enterravan a los otros. (1683, fol. 110-11)

Podemos s6lo imaginar los efectos que dichas
arengas originaban en las mentes de hombres y
mujeres afectados ya sea por las penurias del
momento ya sea por un miedo inconmensurable
sobre el futuro més inmediato.

A modo de conclusién

192



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

En estos pocos renglones hemos querido
delinear algunos factores que nos parecen
significativos acerca de la oratoria sagrada en
época de crisis: culpabilizacion de los
fieles/penitentes, exhortacion al
arrepentimiento y a la reforma de las conductas
individuales, defensa de los poderes politicos y
eclesidsticos, impulso de la politica de
disciplinamiento. En el futuro préximo, hard
falta cotejar otros sermones, otros predicadores,
ampliar el marco geogréfico y cronolégico para
individualizar coordenadas generales y asi
averiguar si estos elementos sefialados de forma
somera se reproducen mediante patrones fijos,
con independencia de las singularidades de cada
orador.

Referencias bibliograficas

Fuentes

Archivo de la Abadia del Sacromonte de
Granada, Libro de misiones que los
seriores Abbad y Candnigos del Sacro
Monte hacen a los Argobispados de
Sevilla y Granada (1612-1745), Armario
metalico II.

193



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

Barcia y Zambrana, J. (1683). Despertador
Christiano de sermones doctrinales,
sobre particulares assumptos,
dispuesto para que buelva en su
acuerdo el pecador, y venga el
peligroso letargo de sus culpas,
animdndose a la penitencia. Tomo
quinto en que se descubre el origen, y
remedio de las calamidades publicas.
Dedicado a la nobilissima y muy
antigua, siempre leal, y catdlica ciudad
de Granada. Por su autor, el doctor don
Joseph de Barzia y Zambrana, natural
de la ciudad de Mdlaga, candnigo de la
insigne Iglesia colegial del Sacro Monte
de Granada, cathedrdtico de Sagrada
Escritura de sus escuelas., Tomo
Quinto. Granada: Imprenta del mismo
autor, por Francisco Guillen y Antonio
Lépez Hidalgo.

Bibliografia
Alberola Roma4, A. (2003). Procesiones, rogativas,
conjuros y exorcismos: el campo

194



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

Alberola

Arcuri,

de Barcia y Zambrana

valenciano ante la plaga de langosta de
1756. Revista de Historia Moderna, 21,
pp. 383-410.

Romd, A. y Campor Goenaga I. (2020).
Amenazas naturales, desastres
agricolas y remedios espirituales en la
Peninsula ibérica y Nueva Espafia
durante la Edad Moderna. Notas para
un analisis. En A. Alabrus Iglesias et.al.
(coords.), Pasados y presente. Estudios
para el profesor Ricardo Garcia Cdrcel
(pp. 907-920). Barcelona: Universitat
Autonoma de Barcelona.

A.  (2019). Confesionalizacién vy
disciplinamiento social: dos
paradigmas para la Historia moderna,
Hispania Sacra, 71 (143), pp. 113-129.
https://doi.org/10.3989/hs.2019.008

Arcuri, A. (2021). Formas de disciplinamiento

social en la época de Ila
confesionalizacion: costumbres,
sacramentos y ministerios en Granada
y Sicilia (1564-1665). Granada:
Universidad de Granada.

195


https://doi.org/10.3989/hs.2019.008

Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

Azanza

de Barcia y Zambrana

Lépez, ]JJ. (2013). Imé&genes
emblemadticas para el adoctrinamiento
regio: los sermones del predicador real
José Barcia en la Corte de Carlos II,
Potestas. Estudios del Mundo Cldsico e
Historia del Arte, 6, pp. 255-297.

Barnes-Karol, G. (1992). Religious Oratory in a

Culture of Control. En A.J. Cruz y M. E.
Perry (eds.), Culture and Control in
Counter-Reformation Spain (pp. 51-77).
Minneapolis: University of Minnesota
Press.

Biondi, A. (1981). Aspetti della cultura cattolica

post-tridentina. Religione e controllo
sociale. En C. Vivanti (ed.), Storia
d’Italia. Annali 4: Intellettuali e potere
(pp. 253-302). Torino: Einaudi.

Ceballos Guerrero, A. (2022). Votos, sermones y

milagros para tiempos de apocalipsis.
En F. Javier Campos (coord.), Mover el
alma: las emociones en la cultura
cristiana (siglos IX-XIX) (pp. 275-294).
San Lorenzo del Escorial: Real Centro
Universitario Escorial-Maria Cristina.

196



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

Delumeau, J. (1978). La peur en Occident. Paris:
Fayard.

Delumeau, J. (1983). Le péché et la peur: la
culpabilisation en Occident (XIlle-
XVIlle siécles). Paris: Fayard.

Delumeau, J. (1990). L’aveu et le pardon. Les
difficultés de la confession. Xille-
XVlIlle siécle. Paris: Fayard.

Dompnier, B. (1982). Pastorale de la peur et
pastorale de la séduction. La méthode
de conversion de missionnaires
capucins. En La conversion au XVIle
siécle (pp. 257-273). Marsella: Centre
Meridional de Rencontres Sur Le.

Groh, D., Kempe, M. y Mauelshagen, F. (2003).
Einleitung. Naturkatastrophen -
wahrgenommen, gedeutet, dargestellt.
En D. Groh, M. Kempe y F.
Mauelshagen (eds.)
Naturkatastrophen. Beitrdge zu ihrer
Deutung, Wahrnehmung und
Darstellung in Text und Bild von der
Antike bis ins 20. Jahrhundert (pp. 11-
33). Tibingen: Narr.

197



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

de Barcia y Zambrana

Herrero Salgado, F. (1996). La oratoria sagrada
espafiola de los siglos XVI y XVIL
Madrid: Fundaciéon Universitaria
Espafiola.

Lea, H.C. (1896). A history of auricular
confession and Indulgences in the
Latin church (vols. 3). Philadelphia:
Lea Brothers and Co.

Lépez-Guadalupe Mufioz, M.L. (2018). El
Sacromonte de Granada, camino,
subida y santuario. En La Abadia del
Sacromonte. Vida y arte en las fuentes
del cristianismo moderno de Granada
(pp. 33-97). Granada: Nuevo Inicio.

Nufiez Beltran, M.A. (2000). La oratoria sagrada
de la época del Barroco: doctrina,
cultura y actitud ante la vida desde los
sermones sevillanos del siglo XVII.
Sevilla: Universidad de Sevilla.

Prosperi, A. (1996). Tribunali della coscienza:
inquisitori, confessori, missionari.
Torino: Einaudi.

Prosperi, A. (2021). Tremare é umano. Una breve
storia della paura. Milano: RCS.

198



Capitulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José

Schenk,

de Barcia y Zambrana

GJ. (2010). Dis-astri: modelli
interpretativi delle calamita naturali
dal Medioevo al Rinascimento. En M.
Matheus et.al. (eds.), Calamita
ambientali nel tardo Medioevo
europeo: realta, percezioni, reazioni
(pp. 23-75). Firenze: Firenze University
Press.

Smith, H.D. (1978). Preaching in the Spanish

Welter,

Golden Age: A Study of some Preachers
of the Reign of Philip III. Oxford:
Oxford University Press.

J.T. (1927). L’exemplum dans Ia
littérature religieuse et didactique du
Moyen Age. Paris y Toulouse: Guitard.

199



Tercera parte
OBJETOS, AGENCIAS
Y PRACTICAS DE LOS ACTORES

200



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

CAPITULO 6
LA CASA EN TIEMPOS DEL QUIJOTE:
ORNAMENTACION Y MOBILIARIO
PARA LA VIDA COTIDIANA. EL CASO DE
ALMAGRO (1605-1615)

Maria Lépez Alcaide
Universidad de Castilla-La Mancha

“Habitar es un hecho material y cultural”
(Perrot, 1999)

En el transcurso del Antiguo Régimen, la familia
era el eje que englobaba a todo el agregado
doméstico, incluidos criados y todos aquellos
otros que, convivientes en la misma casa, fuesen
0 no parientes, estaban bajo la autoridad del
cabeza de familia (Flandrin, 1979, p. 11). De esta
forma, la casa, como reflejo de quien la habita,
se conformaba como artifice de una identidad
propia que difiere de otras. Pero a su vez, como
indicaba Francisco Garcia (2007, p. 13), en estas
casas late un poso de experiencia comun que las
une a la sociedad de la que forman parte. Asi,

201



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

por tanto, los conceptos casa y familia, si bien no
son lo mismo, deben estudiarse en estrecha
relacion e interaccion como viene defendiendo
Chacén Jiménez (2007, p. 211). Debido a este
enlace, y como reflejo de la sociedad en la que se
inserta, la casa en el Antiguo Régimen es un ente
en permanente construccién y renovacion, y por
tanto su estudio debe ser interdisciplinar con la
necesaria conexion entre diferentes disciplinas
(Hernandez Lopez, 2016, p. 459).

Siguiendo esta premisa, en el presente
articulo nos adentraremos a conocer el
entramado social de la villa de Almagro de la
mano de la historia de la cultura material y de la
historia de la vida cotidiana. Una linea de
investigacién que, en contra de lo que ocurria
hace una década, y hecho del cual se aquejaba
Gloria Franco Rubio (2009, pp. 63-103), esta
dando lugar a una abundante produccion
historiografica en los ultimos afios como puede
verse en la reciente publicacion de los
profesores Birriel Salcedo y Garcia Gonzalez
(2022), alejandonos incluso de los tradicionales
enfoques y adentrdndonos en el mundo de los
sentimientos y las emociones (Diez Jorge, 2022).

202



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

No obstante, creemos que aun quedan zonas por
estudiar y matices que ahondar, sobre todo en lo
que al medio rural se refiere, y es aqui donde
tiene cabida nuestro estudio. De modo que,
siguiendo la estela de otros trabajos para el
ambito castellano leonés (Garcia Fernandez,
2001), la zona extremefia (Herndndez Bermejo,
2015), y sobre todo, por cercania, los estudios
llevados a cabo por el SEHIPS, vamos a
adentrarnos a conocer el entramado social,
cultural y cotidiano de la villa de Almagro en los
albores del siglo XVII (1605-1615).

La villa de Almagro en tiempos del Quijote

Se desconocen ciertamente los origenes de la
ciudad, pero hoy nadie duda que el verdadero
renacer de la villa de Almagro se produjo
vinculado a la Orden de Calatrava y a sus
maestres, quienes la convirtieron en su
residencia en el siglo XIII (Maldonado Cocat,
1978). A pesar de estar situado en un territorio
eminentemente agricola como era el Campo de
Calatrava, y aun cuando esta actividad supondra
una de sus principales fuentes de ingresos,
Almagro constituia ademds la villa mads

203



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

importante de su partido y donde tenia su sede
la gobernacion homoénima, lo que le conferia un
peculiar caracter terciario al albergar también a
escribanos, abogados y procuradores. Todo ello
hizo que, en afios posteriores, la villa contara ya
en la Edad Moderna con cierta actividad
comercial y artesanal, y con una destacada feria
de ganado mayor, lo que termind¢ por dotarle de
los elementos necesarios para convertirse en un
importante nucleo poblacional a lo largo de todo
el periodo (Escudero Escudero, 2015, p. 199).
Dejando atras las cuestiones de orden
econdmico, y en lo referente a la demografia,
gracias al censo de 1591 podemos saber que la
poblacién de la localidad alcazaba en su
totalidad los 1.773 vecinos, repartida entre
pecheros, hidalgos y clérigos, a la que se sumaba
una amplia poblacién de religiosos y religiosas
repartidos en los diferentes conventos de la
villa. Por su parte, para conocer la estructura
socio-profesional de la villa, ha de mencionarse
que el estudio més fiable y detallado en relacién
con las fechas de nuestro estudio son los datos
del padréon de Almagro para el afio 1625,
recogidos por Lépez-Salazar Pérez (1986, pp. 27-

204



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

29). Siguiendo estos datos —que por desgracia se
desmarcan de nuestra época, pero que son los
mdas proximos de que disponemos-, queda
reflejado que el sector terciario, que s6lo
representa un 20% de la poblacién, estad
infravalorado en una villa como Almagro,
administradora de las rentas maestrales y
poseedora de numerosos conventos. El peso lo
adquiere, en este caso, el sector primario, hecho
tampoco insolito puesto que en Almagro existian
grandes hacendados poseedores de importantes
piares de ganado mayor. En cuanto al sector
secundario, las industrias con mayor numero de
trabajadores son las del cuero y la textil,
destacando un buen numero de zapateros —
muchos de ellos moriscos-y chapineros, ademas
de sastres. Y junto a ello, podriamos destacar el
sector artesanal, con profesiones como
doradores, libreros, cereros, etc., gran parte de
las cuales eran desconocidas en otras
localidades de la comarca.

Los fondos notariales: una fuente muy
fructifera

205



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

Para indagar en los aspectos del conjunto de la
sociedad en el pasado, en su espacio doméstico
y, en general, en la cultura material, es necesario
el trabajo directo con fuentes de época. En esta
investigacién se ha recurrido a las escrituras
notariales custodiadas en el Archivo Historico
Provincial de Ciudad Real, y en concreto, se han
estudiado los contratos nupciales o cartas de
dote, denominadas comunmente como “dote”,
un documento carente de valor en nuestros dias,
pero de tremenda importancia en la Edad
Moderna, sobre todo para las mujeres, siendo el
elemento que protegia y perpetuaba el sistema
matrimonial. Para una mujer, disponer de una
dote resultaba indispensable para su acceso al
matrimonio y a la protecciéon social,
constituyendo ademds un componente
econdmico bdasico para el nuevo nucleo familiar
que se conformaba.

Respecto a la fuente elegida, como ya
han sefialado algunos estudiosos, la pregunta
habitual es saber cudl es su representatividad en
el conjunto de la sociedad (Birriel Salcedo, 2022,
p. 51). Y aunque este es uno de sus limites,
diversos investigadores afirman que Ila

206



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

explotacién sistemética de dicha fuente ofrece
unos buenos resultados, siendo refutado por las
numerosas investigaciones donde han sido
utilizadas desde los afios 80 (Eiras Roel, 1984).
Para la corona de Castilla, ademads, conservamos
fondos notariales muy ricos debido a que aqui
tenemos una temprana organizacion de las
escribanias (Lopez-Salazar Pérez, 1996, p. 39),
frente a otras dreas, convirtiéndola asi en una
fuente basica para el andlisis de la cotidianidad
de las poblaciones castellanas (Garcia
Fernandez, 2009, p. 120).

En nuestro rastreo, el conjunto de
dotes analizado corresponde a ciento doce
familias, para las que disponemos de ciento
catorce escrituras de contratos matrimoniales;
de ellas, setenta y cinco son de dote y arras,
treinta y ocho son solo dotes, y hay una escritura
mas de donacidn, y en su conjunto nos ofrecen
una cifra de mas de cinco mil objetos
inventariados. El numero de escrituras obtenido
es ciertamente significativo para una localidad
de las caracteristicas de Almagro en la época
estudiada, sobre todo si se tiene en cuenta el
corto periodo de tiempo elegido como muestra.

207



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

No obstante, sabemos que refleja una realidad
parcial y que, como ya hemos mencionado, no
todos los matrimonios registrados en la
localidad entre 1605 y 1615 certificaron una
escritura de contrato matrimonial. De esta
manera, ante nosotros se abre un amplio
abanico de posibilidades: una  parte
considerable de ellas —dificil de cuantificar, por
otra parte- se darian en el seno privado, de
forma coloquial, no llegdndose nunca a
protocolizar; pero otra fraccion si quedd
registrada, bien antes o después de la boda, el
mismo dia del enlace, hasta aquellos casos en
que s6lo se visita al escribano pasados muchos
afios, cuando existen pleitos entre las familias o
se aproxima la muerte de algunos de los
conyuges (Zarandieta Arenas, 2000, p.66).

La cultura material: un elemento de
distincién de la sociedad rural

En las cartas de dote y arras encontramos un
conjunto de bienes muy heterogéneo que, en
ocasiones, es dificil de clasificar porque no
conocemos con exactitud la finalidad a la que se
destinaban. Asi, debido tanto a su nimero como

208



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

a su arbitrariedad, es necesaria la divisién de los
bienes en diferentes categorias con las que
trabajar, y una vez analizadas, podremos
construir una “radiografia material” de aquellas
gentes, mirar por la cerradura de su privacidad
y reconstruir la vida material y cotidiana de
Almagro en la época del Quijote.

11%

18%

Gréfico 1. Distribucion del valor global de los patrimonios en reales -
incluye dotes, arras y donas.

Inmersos en el estudio, nos era relevante
conocer en primer lugar el valor global de las
dotes para asi observar si los datos reflejaban de
alguna manera el reparto de la riqueza de la
localidad y la categoria social predominante en
la misma. Asi pues, y dejando atrds ciertas
eventualidades que escapan de nuestro andlisis,
ha quedado reflejado que el tramo de riqueza

209



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

predominante en Almagro es el intermedio, es
decir, aquel representado por los patrimonios
fijados entre los 2.500 y 1los 10.000 reales (Grafico
1). En su mayoria son escrituras en las que se
incluye una cantidad considerable de dinero, en
arras, y ciertos bienes raices como dote,
incrementando asi el valor final de la misma;
pero realmente el peso relevante es ocupado por
los variados bienes muebles. De ellas destaca,
por ejemplo y entre otras, la carta de dote de
Maria Alvarez, viuda a la que se entregaron dos
bienes inmuebles y una cantidad considerable
de dinero y joyas, bienes que propiciaron que el
valor patrimonial de su aportaciéon nupcial
alcanzara la considerable cifra de 6.000 reales.
Pero también contamos con la existencia de
doce escrituras cuyo valor patrimonial final es
muy bajo situdndose por debajo de los mil
reales; la escritura mds baja —con un valor total
de 512,5 reales- fue la correspondiente a la dote
que Ana Herndndez Paloma, viuda, entregé a
Gonzalo Herndndez Cataldn, viudo como ella. E
igualmente se constata la existencia de
escrituras pertenecientes a hidalgos y familias
adineradas, aspecto este reflejado en dotes como

210



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

la de Beatriz de Mendoza que ascendid al valor
total de 30.839 reales. No obstante, y por
significativas que nos puedan parecer, siempre
hay que tener en cuenta que este tipo de
escrituras s6lo suponen un 3% del total segun los
datos estudiados.

Distinta cuestion es saber si estos datos
podrian ser extrapolables a toda la comarca
manchega, e incluso a nivel nacional. Es algo
complejo y resulta dificil afirmar con
rotundidad que estemos ante realidades
similares puesto que existen varios motivos que
nos limitan, como son las diferencias temporales
y de método para el caso nacional -la mayor
parte de trabajos se refieren al siglo XVIII- y la
escasez de estudios en el caso manchego. A pesar
de ello, y aunque es necesario seguir
profundizando en este tipo de cuestiones
mediante andlisis locales mdas precisos y
concretos, consideramos que se puede afirmar
que la wvilla de Almagro mostré un
comportamiento similar al observado en otros
nucleos del Campo de Calatrava como Ciudad
Real (Moreno Diaz del Campo, 2016) o, incluso, a

211



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

lo visto en los territorios de La Mancha oriental
(Hernandez Lopez, 2012).

La casa como objeto social

En las siguientes lineas vamos a acercarnos al
conocimiento de la casa como espacio que
adquiere sentido y coherencia cuando se
transforma en hogar, es decir, se convierte en el
lugar donde se desarrolla la vida privada y
familiar de quienes la habitan. Y no sélo ello,
sino que también se convierte en un escenario
para la vida social, esto es, en la carta de
presentacion de sus moradores (Abad Zadoya,
2004, p. 409).

Las casas almagrefias del siglo XVII se
encuadran dentro de la denominada
arquitectura verndcula, tradicional o popular
caracterizada por el uso de materiales del
entorno y técnicas constructivas rudimentarias,
es decir, es la arquitectura del pueblo (Fisac,
1985). Al igual que en otras zonas de La Mancha
(Garcia Gonzdalez, 2005) se utilizaba Ia
mamposteria y el tapial para la construccién de
los cimientos y los tabiques, los cuales sustentan
viviendas de una o dos plantas encamaradas con

212



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

techumbres de madera al interior y teja de
cerdamica &rabe al exterior. Referente a la
tipologia existente, destacan tres tipos: la casa de
jornalero, la casa de labor y la casa popular
(Racionero de la Calle, 2010, pp. 36-37)
incluyendo todas ellas habitdculos como la
cocina, un dormitorio y un corral. E igualmente
es caracteristico y comun a todas ellas que es en
dicho siglo XVII cuando se produce el inicio del
blanqueamiento de sus fachadas con cal. Una
accion, el enjalbegado, comun hasta hace poco
tiempo en esta zona y que cumplia una doble
misién: por un lado, actuaba como
desinfectante; por el otro, permitia iluminar la
casa y, a la vez, ocultar los materiales pobres
utilizados en su construccién.

Pero vamos a dejar de lado la parte
arquitecténica de la casa para adentrarnos en
dichas viviendas y observar los objetos y
elementos que la componen, los cuales nos van
a mostrar esa vertiente social de la misma,
esclareciéndonos qué bienes dotales son riqueza
y cuédles son necesidades.

213



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

Los bienes dotales en Almagro ;riqueza o
consumo?

Una vez recopilados los datos, en primer lugar,
hemos llevado a cabo un estudio pormenorizado
segun el valor global de los bienes dotales (Tabla
1). Los datos nos han revelado que la posicion de
prevalencia es ocupada por los bienes
patrimoniales (tierras, fincas, casas...), seguida
de cerca por el capital dinerario. Son las dos
categorias que despuntan por encima del resto
de bienes tales como el ganado y los productos
en especie que apenas si suponen un 3% del
valor sobre el total. El segundo grupo que sigue
de cerca al valor de los bienes patrimoniales y al
capital dinerario es el que hemos catalogado
como “bienes y objetos del hogar”. En dicho
grupo, como su propio nombre indica, se
encontraria catalogado el mobiliario doméstico
—que supone un 10,5% del valor total-; seguido
de la ropa doméstica; y junto a ellos, el menaje y
los utensilios del hogar, que ocupan un 2,9% del
valor sobre el total. Por su parte, los bienes y
objetos de las personas, es decir, las joyas y la
ropa femenina y masculina, se situarian en una
tercera posicion, destacando de entre ellas la

214



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

vestimenta de la mujer con un 11,6% del valor
sobre el total. Finalmente, quedaria el conjunto
relativo a las herramientas y el utillaje laboral
que no es destacable para el caso de Almagro,
con s6lo un 0,2%. Esto se deberia al hecho que,
en numerosas ocasiones, estos objetos pasaban
directamente de generacion en generacion vy,
por tanto, al trasmitirse por herencia, no
aparecerian recogidas en las dotes.

Categoria Valor % del valor
monetario sobre el total

PATRIMONIO

Bienes Raices 116.342,5 25,5

Dinero 114.326,9 25,0

Ganado 11.150,2 2,4

Productos en especie 12.012,3 2,8

BIENES Y OBJETOS DEL TRABAJO

Herramientas y | 517,8 0,2

utensilios del trabajo

215



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

BIENES Y OBJETOS DEL HOGAR

Libros 8,0 0,1
Mobiliario doméstico 48.209,4 10,5
Menaje 13.211,6 2,9
Ropa doméstica 69.548,2 15,2

BIENES Y OBJETOS DE LAS PERSONAS

Joyas 12.468,4 2,7
Ropa femenina 53.190,5 11,6
Ropa masculina 5.113,6 1,1
TOTAL 457.099,3 100,0

Tabla 1. Estructura del valor global, en reales, de los patrimonios nupciales
por categorias de bienes - incluye dotes, arras y donas.

Si seguimos los datos anteriores, podemos
visualizar qué bienes poseen un mayor
porcentaje en cuanto al valor sobre el total se
refiere. Pero no podemos concluir nuestro
estudio aqui, pues hay que sefialar que las
apreciaciones  anteriores pueden  verse

216



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

matizadas si se atiende a la distribucion de los
bienes dotales por tramos de valor. De esa
manera, hemos subdivido en cuatro tramos las
categorias con las que hemos trabajado y cuyo
resultado vamos a revelar a continuacién,
adelantando que en él se pone de manifiesto las
diferencias entre riqueza y consumo (Tabla 2).
Es decir, vamos a observar claramente qué
bienes aportan el capital a la dote y, por lo tanto,
la diferenciacion; y qué bienes, por el contrario,
son productos consumistas de uso cotidiano
entre la poblaciéon almagrefia, pero que, en
ocasiones, también pueden tener un doble
significado.

Aunque en un primer momento se
podria pensar que la distribucién de los objetos
dotados y su valor final estdn directamente
relacionadas con la capacidad adquisitiva de
quien otorga o es beneficiario de la misma, es
decir, que las familias mdas pudientes serian las
que concentrarian en todas las categorias el
mayor porcentaje, la verdad es que los
resultados nos muestran datos contrarios a esta
idea inicial debido a ciertos factores, muchos de

217



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

ellos 16gicos, que ya han aparecido contrastados
en otros estudios.

De este modo, se pueden sefialar cémo
el capital dinerario, con un 33,5%, se va a
concentrar en las dotes superiores a 10.000
reales, superando en mas de diez puntos a las
dotes inferiores a 2.500 reales; e igual ocurre con
el ganado, cuyo precio es muy alto, y por tanto
solo podria ser adquirido por los mds pudientes
como demuestra el porcentaje que supone en las
dotes mas altas (4,3%) frente al 1,4% o el 0,96%
de las dotes inferiores a 5.000 reales.

Queda reflejado asi que las pautas de
consumo se ven condicionadas por la cuantia
del patrimonio y la disponibilidad de bienes de
produccién que constituyen, por asi decirlo, la
riqueza aportada a la dote. Sin embargo, en las
dotes con un valor de mas de 10.000 reales, los
bienes de consumo y uso cotidiano como la ropa
doméstica s6lo supone un 8,3%, al igual que
ocurre, por ejemplo, conla ropa femenina (9,2%)
o las joyas (1,8%). Esto muestra, ademas, que si
analizamos por mediadamente los datos
obtenidos, la idea general de que los ricos
concentrarian un mayor porcentaje de cada

218



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

tipologia de objetos dotales puede verse, a veces,
truncada. Por el contrario, se nos muestra la
realidad de una sociedad rural que necesitaba
de ser dotada con elementos basicos de la
cotidianeidad, como demuestra que las dotes
inferiores a 2.500 reales posean un alto
porcentaje en la ropa doméstica (25%), en la
ropa femenina (16,1%) o en el menaje (4,4%).
Esto seria un indicio de que, teniendo en cuenta
también las diferencias de cada grupo social
dependiendo de su riqueza, la familia de la
mujer concentraba todos sus esfuerzos en
acondicionar el nuevo hogar con los productos
cotidianos bésicos para vivir.

hasta 2500 hasta 5000 hasta 10000 més de 10000

reales % reales % reales % reales

PATRIMONIO

Bienes raices 12885,85

=

51 29455,6 24,5 51950,9 37,8 22050,1

219




Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

hasta 2500 hasta 5000 hasta 10000 més de 10000

reales % reales % reales % reales %
Dinero 18036,51 | 21,2 25379,36 | 21,1 32557,76 | 23,7 38353,3 33,5
Ganado 889,19 1,04 827,8 0,69 4445 3,23 4988,2 4,3
Productos en

3953,71 4,6 4531,85 3,76 36273 2,64 899,4 0,8
especie
BIENES Y OBJETOS DEL TRABAJO
Herramientas | 196,3 0,23 225 0,18 37 0,02 59,5 0,05
BIENES Y OBJETOS DEL HOGAR
Libros 8 0,0
Mobiliario 83499 9,8 9874,32 8,2 8879,49 6,5 21105,7 18,4
Menaje 3750,12 4,4 4020,33 3,34 3286,53 2,4 2154,6 1,88
Ropa

21304,96 | 25 20887,06 | 17,3 17896,9 13,03 | 9459,26 8,3
doméstica

220




Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

hasta 2500 hasta 5000 hasta 10000 més de 10000
reales % reales % reales % reales %
BIENES Y OBJETOS DE LAS PERSONAS
Ropa
13764,69 | 16,1 19024,62 | 15,8 9894,45 7,2 10506,76 | 9,2
femenina
Roma
793,3 0,9 1058,96 0,88 607 0,44 26543 2,3
masculina
Joyas 1264,33 1,5 5029,51 4,2 4079 2,3 2095,6 1,8
120314,4 137269,3 114326,7
TOTAL 85188,86 | 100 100 100 100
1 3 2

Tabla 2. Distribucién de bienes por tramos de valor en reales -incluye dotes,

arrasy donas.

En este sentido, sigue siendo constatable que la

posicién econdmica de estas familias introducia
sensibles mejoras en los bienes dotados, sobre
todo en la calidad y variedad de los mismos,

como se puede ver en el mobiliario doméstico y

adornos de la casa que mejoran el confort e

imagen de la vivienda, y que se convierten en

bienes

dotales habituales

entre las clases

221




Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

pudientes junto al capital dinerario. No
obstante, y siguiendo a Garcia Fernandez (2013)
que afirma la importancia de descender a lo
cualitativo, se demuestra para el caso de
Almagro que, en ocasiones, es mas importante
conocer el significado de los bienes que
cuantificarlos. Asi ocurre, por ejemplo, con el
ajuar femenino -ropa y joyas- en las dotes
intermedias, cuyas mujeres gozaban de una
buena variedad de prendas a la hora de dar
forma tanto a su indumentaria publica como
privada, con jubones, camisas, guardapiés,
basquifias, corpifios... que se completaron con
pafnuelos, guantes o joyas y alhajas. Y es que el
periodo que estamos estudiando, inserto en
pleno Siglo de Oro espafiol, estuvo marcado por
cuestiones sociales tales como la importancia de
la limpieza de sangre o la importancia del vivir
noblemente que alcanzé su punto algido
(Alvarez-Ossorio Alvarifio, 1998-1999).

Inmersos en ese clima, no es raro que
los estamentos més bajos de la sociedad
intentaran aparentar, pregonar y mostrarse
como un noble incorporando a su vestuario las
formas que los sefiores portaban en un deseo de

222



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

imitarlos (Soria Mesa, 2011, p. 7). De esta
manera, el hecho que el conjunto de la ropa
femenina alcance casi el 32% del total entre las
dotes inferiores a 5.000 reales, para una
poblacién rural como era Almagro en el siglo
XVIL, indica en cierta manera la importancia de
la imagen o de la apariencia hacia el exterior, y
sobre todo, el valor cualitativo de algunos bienes
dotales.

Desenlace sin un final cerrado
Como se puede ir observando desde el
comienzo, consideramos que en la vida material
existian limites y estimulos en los que
intervenian las presiones inconscientes de las
economias y de la sociedad en general. Este tipo
de estimulos estuvo mucho més presente en las
zonas urbanas, principal escenario del
desarrollo consumista, y espacio desde donde se
expandirian a los &mbitos rurales, pero el caso
de Almagro es particular debido al hecho de ser
la capital del Campo de Calatrava.

En este marco, observamos también
como ha quedado reflejado que las pautas de
consumo se ven condicionadas indudablemente

223



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

por la cuantia del patrimonio y la disponibilidad
de bienes de produccién. Estos constituyen, por
asi decirlo, la riqueza aportada a la dote. Sin
embargo, son los bienes de consumo y uso
cotidiano los que mejor definen los niveles de
vida y bienestar, y nos muestran la realidad
social, profesional y econémica de la poblacién.

Para el caso de Almagro, cabe indicar
que, cotejando los datos obtenidos con otros
trabajos realizados, como es el caso que de
Valladolid a mediados del siglo XVI o La Mancha
oriental, y teniendo en cuenta que se trata de
poblaciones diferentes en cuanto a su categoria
se refiere —urbana para el caso de Valladolid, y
rural para los otros dos—, podemos comprobar
como las necesidades no eran las mismas en los
distintos estadios de la vida y tampoco en
funcion de las actividades desarrolladas, pero si
que la familia de la mujer concentraba todos sus
esfuerzos en acondicionar la casa
(especialmente la alcoba) para la nueva
desposada, cuidando, ademds -y muy
especialmente-, su atuendo externo.

De esta manera, ese incremento de las
necesidades provocadas por el lucimiento

224



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

externo tuvo fuertes repercusiones en la proto-
industria agremiada local. Para ganar poderio y
el reconocimiento general, los grupos
econémicamente inferiores intentarian imitar
en sus costumbres e incorporar a su vida
material y cotidiana elementos propios de los
estratos nobles de la sociedad (Garcia
Fernandez, 2001, pp. 294-295) como la ropa u
otros objetos superfluos, los cuales tenian un
gran valor monetario y simbolico. Es decir que
dichos grupos, si sus posibilidades econémicas
se lo permitian, sentian la necesidad de mejorar
su confort y comodidad de la vivienda, asi como
su aspecto exterior, por lo que los padres
dotaban a sus hijas con bienes que cumplirian
una doble misidn, a la vez que les procuraban
satisfaccion personal, incrementaban su estima
social (Hernandez Lépez, 2012, p.128).

Esta es una consideracién de gran
relevancia para una sociedad donde la
apariencia exterior, volvemos a recalcar,
alcanz6 su punto algido. Y aunque no hay que
desvirtuar la realidad, la cual muestra que el
seguimiento de las modas seria algo que
escapaba a la mayoria de la poblacién, ya que

225



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

existen enormes desigualdades que evidencian
y contrastan la miseria de las clases populares
de las zonas rurales espafiolas frente a los
grupos pudientes (Franco Rubio, 2001), lo cierto
es que podria decirse que la poblacion
almagrefia comenzé el siglo XVII como
portadora de una forma de «mejor vivir» en el
que ropas, mobiliario y objetos relacionados con
el ocio y lo cotidiano cumplieron la funcién no
menos importante de aparentar. Un modo de
vida este, quizds, intrinseco entre los
almagrefios, pero que sélo puede afirmarse -o
desmentirse- con un andlisis comparativo y un
mayor arco cronoldgico, ya que llegados a este
punto aun son muchos los interrogantes que no
se han resuelto y que deben presidir nuestro
trabajo en el futuro.

Referencias bibliograficas

Fuentes de archivo

Archivo Histérico Provincial de Ciudad Real
(AHP CR), Inventario protocolos,
Almagro, 1605-1615.

226



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

Archivo

Archivo

Archivo

Archivo

Archivo

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

Histérico Provincial de Ciudad Real
(AHP CR), Protocolos, legajo 1611,
04.05.1606.

Histérico Provincial de Ciudad Real
(AHP CR), Protocolos, legajo 1641, fol.
46-50, 01-03-1610.

Histérico Provincial de Ciudad Real
(AHP CR), Protocolos, legajo 1698, fol.
195-198, 26.12.1613.

Histérico Provincial de Ciudad Real
(AHP CR), Protocolos, legajo 1828,
24.07.1605.

Histérico Provincial de Ciudad Real
(AHP CR), Protocolos, legajo 1832,
Tomo 2°, 16.04.1607.

Bibliografia
Abad Zadoya, C. (2004). La vivienda aragonesa

de los siglos XVII 'y XVIII
manifestaciones del lujo en la
decoracién de interiores. Artigrama:
Revista del Departamento de Historia
del Arte de la Universidad de Zaragoza,
19, pp. 409-426.

227



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

Alvarez-Ossorio Alvarifio, A. (1998-1999). Rango
y apariencia. El decoro y la quiebra de
la distincién en Castilla ss. XVI-XVIII.
Cuadernos de Historia Moderna, 17,
Pp- 263-278.

Birriel Salcedo, M. (2022). De larga duracién el
mobiliario rural en el reino de
Granada en el siglo XVIII. Res Mobilis,
11 (14), pp. 49-65.

Birriel Salcedo, M. y Garcia Gonzélez, F. (Eds.)
(2022). Casa y espacio doméstico en
Espafia y América (siglos XVI-XIX).
Madrid: Iberoamericana.

Chacén Jiménez, F. y Herndndez Franco, J.
(2007). Espacios sociales, universos
familiares: la familia en Ila
historiografia espafiola. XXV
Aniversario del Seminario Familia y
élite de poder en el Reino de Murcia,
siglos XV-XIX. Murcia: Ediciones de la
Universidad de Murcia.

Diez Jorge, M. E. (Ed.) (2022). Sentir la casa.
Emociones y cultura material en los
siglos XV y XVI. Gijon: Ediciones Trea.

228



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

Escudero Escudero, L. (2015). Las particiones de
bienes de las élites locales. El ejemplo
de los escribanos almagrefios durante
la época moderna. En M.S. Campos
Dies y A. R. Del Valle Calzado (Eds.), I
Congreso Nacional de Ciudad Real y su
provincia (pp. 199-214), Vol. I. Ciudad
Real: Instituto de Estudios Manchegos.

Eiras Roel, A. (1984). La metodologia de la
investigacién histérica sobre
documentaciéon notarial: para un
estudio de la cuestién. Introduccién
general. En A. Eiras Roel (coord.), La
Documentacién Notarial y la Historia:
Actas del II Coloquio de Metodologia
Historica Aplicada. Vol. I (pp. 18-30).
Santiago de Compostela: Secretaria de
Publicaciones de la Universidad de
Santiago de Compostela.

Flandrin, J. L. (1979). Origenes de la familia
moderna. Barcelona: Critica.

Franco Rubio, G. (2001). La vida cotidiana en
tiempos de Carlos III. Madrid:
Ediciones Libertarias.

229



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

Garcia Fernandez, M. (2001): Familia y cultura

Garcia

material en Valladolid a mediados del
siglo XVI. Entre el matrimonio y la
muerte. En Castellano Castellano, J.L.y
Sanchez-Montes Gonzdlez, F. (Coords.),
Congreso Internacional Carlos V.
Europeismo y universalidad. Vol. IV
(pp. 275-296). Madrid: Sociedad Estatal
para la Conmemoracién de los
Centenarios de Felipe II y Carlos V.

Fernandez, M. (2009). Entre
cotidianidades vestidas para trabajar,
de visita, para rezar o de paseo festivo.
Cuadernos de Historia Moderna, 8
anejos, pp. 119-150.

Garcia Fernandez, M. (2013). Cultura material y

vida cotidiana: escenarios. Madrid:
Silex.

Garcia Gonzdlez, F. (2005). La casa rural en la

Castilla meridional: Aproximaciones
arquitecténicas y constructivas en la
época del Quijote. En Sanz Camafies, P.
(Coord.). La Monarquia Hispanica en
tiempos del Quijote (pp. 103-144).
Madrid: Silex.

230



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

Garcia Gonzalez, F. (2007). Prdélogo. En
Hernandez Ldpez, C. Calles y casas en
el Campo de Montiel. Hogares y
espacio doméstico en las tierras de El
Bonillo en el siglo XVIII (pp. 9-16).
Albacete: Instituto de  Estudios
Albacetenses.

Hernandez Bermejo, M. A. (2015). Familias y
espacios de vida cotidiana en el mundo
rural: Extremadura en el siglo XVIIL
EnIglesias Rodriguez, J.J., Pérez Garcia,
R.M. y Fernandez Chaves, M.F. (Eds.).
Comercio y cultura en la Edad
Moderna (pp. 1711-1723). Sevilla:
Editorial Universidad de Sevilla.

Hernéndez Lépez, C. (2012). Entre Barros. Calles,
casas y hogares alfareros en Mota del
Cuervo a mediados del siglo XVIII. En
Pérez Alvarez, M.J., Rubio Pérez,
Laureano M. y Martin Garcia, A.
(Coords.), Campo y campesinos en la
Espafia moderna, culturas politicas en
el mundo hispanico. Vol. 2 (pp. 1123-
1140). Madrid: Fundacion Espafiola de
Historia Moderna.

231



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

Hernandez Lopez, C. (2012). Pautas de consumo
doméstico en las tierras de la Mancha
Oriental (1620-1850). Ensayos. Revista
de la Facultad de Albacete, 27, pp. 159-
187.

Hernandez Lépez, C. (2013). La casa en la
Mancha oriental Arquitectura, familia
y sociedad rural (1650-1850). Madrid:
Silex.

Hernandez Loépez, C. (2016). Trastillos de casa
pobre. Homenaje de casa decente. Una
visiéon diferenciada de las casas,
ajuares y espacios domésticos desde el
mundo rural manchego a finales del
Antiguo Régimen. Tiempos Modernos:
revista electrénica de  Historia
Moderna, 8 (32), pp. 457-477.

Lépez-Salazar Pérez, ]. (1986): Estructuras
agrarias y sociedad rural en la Mancha
(ss. XVI-XVII). Ciudad Real: Instituto de
Estudios Manchegos.

Lépez-Salazar Pérez, J. (1996). Los protocolos
notariales. Fuentes documentales para
la Historia Moderna. La investigacion y
las fuentes de los archivos (pp. 37-81).

232



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

Guadalajara: Asociacion de Amigos del
Archivo Histérico Provincial.

Maldonado Cocat, R.J. (1978). Almagro, cabeza
de la Orden y Campo de Calatrava.
Ciudad Real: Instituto de Estudios
Manchegos.

Moreno Diaz del Campo, FJ. (2016).
Herramientas, utiles de trabajo y
capitulaciones matrimoniales en la
Castilla rural (La Mancha, ss. XVI-XVII).
Revista de Historia Moderna. Anales de
la Universidad de Alicante, 34, pp. 211-
238.

Perrot, M. (1999). Avant-propos. En Eleb, M.
Debarre, A. (Eds.) Architectures de la
vie privée, XVIe-XIXe siécles (pp. 9-15).
Bruxelles/Paris: AAM. Editions
Hazam.

Racionero de la Calle, ]J.F. (2010).
Consideraciones sobre arquitectura
popular. Almagro. Revista de Arte y
Pensamiento, 1, pp. 33-45.

Soria Mesa, E. (2011). La imagen del poder. Un
acercamiento a las practicas de
visualizacion del poder en la Espafia

233



Capitulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentacién y mobiliario para la

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)

moderna. Historia y Genealogia, 1, pp.
5-10.

Zarandieta Arenas, F. (2000). Riqueza y consumo
en la Baja Extremadura en el siglo XVII.
Analisis a través de las cartas de dote.
Historia Agraria, 21, pp. 63-97.

234



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

CAPITULO 7
LA ILUSION DE UN JESUITA: LA
EMBAJADA TENSHO (1582-1591)

Sara Maria Arias Gomez
Universidad de Castilla-La Mancha

Japdn, ese lugar exodtico y desconocido que a
tantas personas ha ido atrayendo desde que se
tuvo conocimiento de su existencia, quizas
debido a su hermetismo, del que ellos mismos
parecen hacer gala. La relacién del pais nipén
con occidente se remonta a 1543, cuando un
grupo de comerciantes portugueses llegaron a
las islas. Poco después, el 15 de agosto de 1549,
el jesuita Francisco Javier seria el primer
religioso en poner un pie en el pais del sol
naciente. El contexto que se encontraron estos
primeros europeos fue el de un pais en pleno
proceso de unificacion llevado a cabo por Oda
Nobunaga 'y, posteriormente, Toyotomi
Hideyoshi. Era un pais peligroso, pero mostraba
signos de llegar a ser el espejo en el que se podria
mirar la cristiandad europea, una segunda
Roma. La fascinacién ante un pueblo tan
diferente a los estaban acostumbrados a

235



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

evangelizar llevd a que cada vez mads religiosos
tuvieran interés en llegar a estas tierras, tan
prosperas para una nueva religion. No se
hicieron esperar las disputas entre las distintas
ordenes religiosas que no solo veian la
oportunidad pastoral, sino también un
prometedor nucleo comercial, monopolizado
durante afios por los jesuitas desde su base en
Nagasaki. No obstante, no todo lo que reluce es
oro, ya que también existian graves problemas
para los ignacianos y su compromiso con la
evangelizacion; la distancia, la falta de padres, el
problema econémico y la falta de compromiso
por parte de Roma contrastaba con una
cristiandad creciente.

En 1579, el Visitador Alessandro
Valignano habia llegado a Jap6n con la intencién
de transformar la evangelizacion jesuita en el
pais. Este lejano pais habia ido adquiriendo
fama de ser un lugar prometedor para la
cristiandad. Sin embargo, se veia aquejado de
algunos males que Valignano intenté combatir.
Dos afios visitando los distintos lugares
cristianos de Japon le habia sido suficiente para
darse cuenta que, si desde Roma no eran
conscientes del gran potencial que suponian

236



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

estas tierras, jamas se preocuparian por
mantener e incentivar la mision jesuita. Hubo de
enfrentarse a la firme oposicién de un
importante numero de padres, incluido el
viceprovincial Francisco Cabral, que no veian
con buenos ojos que el método de
evangelizacion se transformase radicalmente.
Sin embargo, era necesario un cambio.

Tras analizar la situaciéon in situ,
Valignano fue consciente de los problemas que
presentaba una cristiandad tan alejada del
control de Roma: la falta de padres (no se
permitia el sacerdocio de nativos) y de recursos
econémicos se habian convertido en wun
obstaculo dificil de solventar sin ayuda externa
(Lopez-Vera, 2018b). En semejante situacion y
necesitando una base solida sobre la que
sustentar sus argumentos, planed el viaje de
aquellos que darian voz a sus suplicas. Ante
Roma, presenté la embajada como una
oportunidad para occidente, que seria exhibido
como un escaparate lleno de lujo y de gran
perfeccion catdlica, beneficiando a la mision y
justificando su labor en el pais nip6n.

Antes de continuar, seria necesario
mencionar que, aunque la mayoria de las

237



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

fuentes hablan de embajada —en las siguientes
péginas se la denominard como tal-, carecia de
oficialidad dado que no fue enviada por
Nobunaga, sino por tres daimy0 cristianos que,
por voluntad propia y movidos por el espiritu
entusiasta de Valignano habian decidido enviar
a tres representantes. Sin embargo, pronto
comenzaron a surgir voces criticas (Lopez-Vera,
2018b), que intentaron dafiar la reputacion de la
embajada, negdndose a mostrar respeto ante
unos muchachos a los que se les presentaba
como principes y no como unos simples nobles
segundones. Ante estas graves acusaciones,
existi6 y existe wuna extensa literatura
defendiendo la postura de la Compafiia, que
siempre mantuvo que ellos no fueron los
primeros en extender esta denominacion. En
este sentido, cabe mencionar que algunas
fuentes jesuitas si que cometieron errores con la
manera de tratar a estos muchachos como
ocurre en las obras de Leiva de Buxada (1591) o
Luis de Guzman (1601), citados en este articulo.

La posicion, la edad avanzada de estos
daimyo y la dura travesia que suponia el viaje
fueron determinantes para la eleccién de una
delegacion compuesta por jévenes

238



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

representantes de estos seflores que no
superasen los 15 afios (Guzmdn, 1601). No
obstante, Valignano no solo tuvo en cuenta la
fortaleza de los muchachos a la hora de afrontar
una navegacion peligrosa. Eran mentes
inexpertas, perfectas para transmitir, una vez de
regreso en sus tierras, el asombro que les habia
generado un mundo tan diferente y desconocido
para los japoneses, siendo una herramienta util
para la expansién del cristianismo y el
reconocimiento de la superioridad occidental.
Asimismo, habia que considerar la opinién que
suscitarian en Portugal, Espafia o Roma. En este
caso, Valignano sabia que no podia llevar a un
cristiano japonés cualquiera, sino que debia de
tener cierto rango y educacién, pues si el
asombro de los japoneses era importante, el de
los occidentales no debia de ser menor, creando
gran expectacion y reconociendo la importancia
de la mision japonesa.

Para representar a tan ilustres sefiores
cristianos, se busco en el seno de estas familias a
los muchachos que cargarian con el peso de la
mision. Debido a las condiciones de la
navegacion, la falta de alimentos y agua potable,
asi como posibles motines o enfermedades se

239



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

preferia elegir a un numero mayor de
muchachos ya que, si falleciera uno, quedarian
otros tres. Los candidatos debian ser cristianos
convencidos, descartando aquellos en los que
pudiera nacer la mas minima duda de herejia
durante su viaje al haber posibilidad de tomar
contacto con el protestantismo, de ahi que se
optase por estudiantes del seminario de Arima.
Después de tener en cuenta estas
particularidades, llegé el momento de elegir a
los muchachos, corriendo a cargo de los propios
daimy6 (Lopez-Vera, 2018b). Segun Leiva de
Buxada, el proyecto fue propuesto por el daimyd
de Bungo, el de Arima y el de Omura quienes
tenian la intencién de mostrar su fe al papa
(Leiva, 1591). Es posible que el motivo
econdmico también jugase un importante papel
en esta decision, dado que el comercio con
occidente suponia una importante fuente de
ingresos para ellos. Los daimy6 de Omura y de
Arima escogieron a un familiar que ambos
tenian en comun, Miguel Chijiwa. Por su parte,
el daimy6 de Bungo tuvo méas problemas para
elegir, terminando por decantarse por Mancio
Ito, sobrino del daimyd de Fiunga. Dos nobles no
podian desplazarse sin un servicio adecuado,

240



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

por lo que los acompafiaron otros dos
muchachos de buena familia, pero de rango
inferior, Julidn de Nakaura y Martin Hara. El
encargado de cargar con el peso de la misién y
actuar como representante fue Mancio Ito.

= =
rmm.ﬁ%-w

.,az-’r..u iRas

= ﬁ.:..?_,,:
B SEE

= BN 8 F ERacSRREFN

Fig 1. Retrato de la Misién Tensho a Europa, Augshurgo 1568 en Universidad
de Kyoto.

Inicio del viaje: rumbo a Europa

El 20 de febrero de 1582, la comitiva compuesta
por los cuatro muchachos, Valignano, Diego de
Mezquita, el jesuita japonés, Jorge Loyola,
Constantino Dorado, siervo, y un tal Agustin
(Takizawa, 2010), partian del puerto de

241



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

Nagasaki, lugar que servia de base de
operaciones de los jesuitas y centro de la vida
cristiana en Japén. Habian tenido la suerte de
embarcar en el unico navio que cubria la ruta de
la India ese afio. Por delante, un duro recorrido
de 31 meses colmado de infortunios. Por
fortuna, consiguieron alcanzar tierra firme el 9
de marzo, desembarcando en Macao. Valignano,
como gran idedlogo del viaje, habia planificado
hasta el ultimo detalle, eligiendo las casas y
colegios de la Compafiia de Jesus como los
lugares donde deberian visitar y alojarse.
Debido a la época del afio y a las condiciones del
mar que se avecinaban, decidieron esperar y
aprovechar el tiempo para continuar con su
formacién cristiana, dado que Valignano se
mostraba ansioso por dar la mejor imagen del
grupo de japoneses, presentandoles como
modelos cristianos, una civilizacién muy
desarrollada con gran afdn de aprender de los
europeos.

Tras diez meses de “encierro” en
Macao, a fines de enero de 1583 consiguieron
desembarcar en Malaca dirigiéndose hacia Goa.
Tras de si dejaban dos barcos totalmente
destrozados, asi como la triste pérdida de dos de

242



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

los jesuitas que marchaban de misiéon rumbo a
Asia (Leiva, 1591, p. 25). Los problemas para el
grupo no solo pasaban por sobrevivir a las
inclemencias del mar, sino también a las
enfermedades y es que rumbo a Ceylan, Mancio
y Diego de Mezquita cayeron gravemente
enfermos, peligrando la vida de este ultimo. Tras
un error en la navegacién, motivado por las
inclemencias meteoroldgicas, llegaron por error
a Tricandur, donde algunos miembros jesuitas
los auxiliaron, dando tiempo a que Diego de
Mezquita pudiera lograr recuperarse de sus
terribles fiebres. El tiempo transcurrié
demasiado rapido mientras esperaban a que su
compafiero se restableciese y tuvieron que
detener de nuevo la marcha, queddndose
durante todo el invierno en Cochin, donde
Valignano redacté su “Sumario de las cosas de
Japén” (Lopez-Vera, 2018a).

Una vez que llegaron a Goa, el grupo
tuvo que hacer frente a un nuevo obstaculo, algo
que supuso un momento de inflexién para la
mision. El general de la Compafiia, Claudio
Acquaviva, contactaba a través de carta con
Valignano, al que informaba de su reciente
nombramiento como superior de la provincia de

243



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

la India. Si bien, en otro momento podria haber
sido una gran oportunidad para satisfacer sus
ambiciones, ahora chocaba con todo lo
planeado, haciendo peligrar la continuidad de la
misién. Valignano conocia de primera mano la
situaciéon de la misiéon japonesa, se habia
entrevistado con los daimyd cristianos y sabia
que si continuaba esa situacién de abandono a
la que habia sido condenada, existia el riesgo de
perder todos los avances que se habian hecho.
Después de todos los progresos y peligros
sufridos, ;quién podria tomar el relevo e influir
en la opinién de reyes, nobles, y Curia romana?

Después de mucho debatir y de dar por
hecho que el fracaso era un hecho totalmente
probable, se determiné que seria el también
jesuita Nufio Rodriguez, junto con Mezquita,
quién deberia de llevar el mensaje e instruir a
los muchachos para conseguir el objetivo final
de Valignano. Con los &nimos aun turbados, la
nueva delegacién puso rumbo a Portugal el 20
de febrero de 1584 y tras travesias que en mas
de una ocasion les hicieron temer por sus vidas,
llegaron a Cascais (Portugal), el 10 de agosto de
1584 (Leiva, 1591, p. 30).

244



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

Después de dos afios y casi seis meses
de viaje, la delegacion llegaba a uno de sus
objetivos, Portugal. Alli se entrevistarian con las
principales autoridades del pais, intentando
mostrar los avances que los jesuitas habian
logrado sobre la cristiandad japonesa. Durante
los 20 dias que permanecieron en Lisboa
(Martin Lépez, 2024), se alojaron en la casa
profesa de san Roque y fueron recibidos por
importantes personalidades de la ciudad
causando una reacciéon muy positiva entre las
autoridades lusas. A partir de este momento
comenzaron las muestras de agradecimiento y
cortesia a través del intercambio de fastuosos
regalos como los que entregaron al cardenal
Alberto -también gobernador de Lisboa-, una
copa con detalles en plata y marfil, elaborada a
partir del cuerno de un rinoceronte (Caddel,
1857, p. 113). La expectacion hacia estos exéticos
visitantes no fue solo cosa comun entre los
personajes ilustres, sino que se extendié por
todo el pais, creando una gran curiosidad segun
visitaban pueblos y ciudades. Los jovenes eran
guiados por los principales monumentos y
lugares emblemaéticos del pais, como su visita al
monasterio de Belem. En Evora, tras rechazar la

245



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

oferta del arzobispo de alojarse en su palacio,
pasaron una semana en el colegio jesuita de la
ciudad. Su actividad en Evora fue muy fructifera
dado que participaron activamente en la vida
religiosa, como en la misa del dia de la Cruz
(Guzmadn, 1601, p. 426).

Uno de los ultimos lugares donde se
detuvieron antes de llegar a Espafia fue en
Villaviciosa, donde fueron recibidos con gran
efusividad por los duques de Braganca. La
admiracion entre japoneses y duques fue de tal
magnitud que la delegacion les obsequié con
importantes regalos, como una espada japonesa
y un vestido. No obstante, fue la duquesa de
Braganza la que mas interés y agrado mostro ya
que incluso mandé a confeccionar una yukata
(Leiva, 1591, pp. 39-40), como la que llevaban sus
invitados, para su hijo Duarte. Marcharon poco
después con gran pesar, pero con la alegria de
que el duque habia decidido sufragar una parte
del viaje hasta Espafia, ademds de utilizar una
de sus carrozas. Para llegar a suelo espafiol
siguieron la ruta que les llev6 al Real Monasterio
de Santa Maria de Guadalupe (Espafia), lugar
donde se encuentran actualmente una serie de
lacas Namban (Kawamura, 2006, pp. 79-87) que,

246



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

aunque cronoldgicamente podrian coincidir con
el viaje de esta delegacion, no existe ninguna
prueba de que fuera uno de los regalos que la
embajada traia en sus arcas dado que no se
menciona en el inventario ni en las crénicas. No
obstante, y a pesar de que no es el tema de este
articulo, es curioso mencionar que hubo un
prolifico comercio entre ambos mundos, pues el
exotismo en ambas direcciones fue un hecho
totalmente constatado, quizas intensificado tras
este insolito viaje.

Llegar a Espafia no supuso cambiar de
costumbres en cuestion de alojamiento vy,
siempre que les fue posible, se alojaron en los
colegios y casas profesas jesuitas. Nuevamente,
la expectaciéon fue mdaxima. Todo el mundo
habia oido hablar de ellos y querian ver por sus
propios ojos lo extrafios e interesantes que eran.
Sin embargo, pocos dias después de llegar a
Toledo, Miguel caia gravemente enfermo de
viruela, paralizando la intensa actividad de la
delegacion; como la visita de la ciudad, teniendo
como guia y supervisor al dedn de la catedral,
don Juan de Mendoza; o las visitas de figuras
importantes de la ciudad y de los alumnos del
colegio de San Eugenio. No fue hasta el 19 de

247



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

octubre cuando pudieron partir hacia Madrid,
uno de los ejes principales de la misioén ideada
por Valignano. Si bien, ahora era Martin Hara
quién cayo enfermo poco después de pisar suelo
madrilefio. Fue con este triste acontecimiento
cuando tomaron contacto con el rey Felipe II,
quien estaba al tanto de que la delegacién habia
llegado a su ciudad. El rey, en un episodio de
ostentacion de su magnanimidad, envié a uno
de sus mejores médicos personales para que
atendiese la enfermedad del joven japonés.
Mientras Martin se recuperaba de su
enfermedad, el resto tuvo la suerte de ser
testigos de un evento histérico: la corte espafiola
juré lealtad al futuro Felipe III, el 11 de
noviembre de 1584. Para personas tan alejadas
a las costumbres occidentales, el hecho tuvo que
ser un auténtico espectdculo para sus ojos,
quedando maravillados con la opulencia que se
debié derrochar en un acto de esas magnitudes.
Aunque con la consideraciéon errénea de
representantes de un pais lejano, el
contratiempo que generd la enfermedad de
Martin impidi6 que fueran presentados
oficialmente ante la corte, por lo que solo
pudieron ver la jura desde un segundo plano, sin

248



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

poder participar activamente. Seria ilogico
pensar que en toda la Corte no existiera
curiosidad por los recién llegados. Posiblemente
serian tema de conversacion y todos querrian
comprobar con sus propios ojos cuan diferentes
eran estos extranjeros, a los que les precedia la
fama de ser educados y que nada tenian que ver
con los “salvajes” a los que los frailes y jesuitas
habianido a civilizar en otroslugares del mundo
conquistado por espafioles y portugueses. El rey,
para no dilatar mas la espera, los convocé el 14
de noviembre en audiencia privada. El desfile
hasta el palacio destacéd por sus peculiares
vestimentas japonesas, nunca vistas ni
imaginadas por los espafioles, todo ello rodeado
por una gran expectacién. En palacio, esa
sensacion no fue muy diferente. Aparte de
Felipe II, en la gran sala esperaban las infantas,
el principe Felipe y una nutrida variedad de
aristocratas castellanos.

Los jovenes supieron mantener en
todo momento la compostura, siguiendo el
protocolo —tan diferente al japonés. Era visible
la buena instruccién que habian recibido
durante el viaje por parte de los jesuitas que los
acompafiaban. Habria que sefialar que los

249



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

muchachos tendrian conocimientos bésicos del
espafiol, algunos con mads facilidad que otros —es
el caso del sirviente Dourado-, pero con el
objetivo de evitar errores de traduccion y
malentendidos, las cartas de los daimyé fueron
leidas por el jesuita Joao Rodrigues, reconocido
como traductor e intérprete en Japon y apodado
como Tguzu (el intérprete). Habria que imaginar
que para un monarca como era Felipe II, que se
veia a si mismo con derecho a ser el duefio
absoluto del mundo y protector de la religion
cristiana, el hecho de ser reconocido como rey
en zonas tan distantes como eran esas tierras
desconocidas a la que llamaban Japdén tuvo que
suponer un gran impacto para su orgullo.

Tal fue el sentimiento de
autocomplacencia que, ante la mirada
asombrada de la corte, rompidé la etiqueta y
abrazo a cada uno de los muchachos, insistiendo
en que no debian de besar su mano. Tras recibir
los regalos de los daimy® cristianos, Felipe II les
obsequid con el honor de escuchar misa en la
capilla privada del monarca. Las muestras de
afecto y de expectacion no terminaron aqui. Los
nobles también querian conocer a aquellos seres
extrafios que tanto habian asombrado a sureyy

250



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

fueron invitados a numerosas recepciones.
Aunque, sin duda, para la embajada una de las
mejores invitaciones vino de nuevo por parte de
Felipe II quien los convid6 en el recién
construido monasterio de San Lorenzo de El
Escorial (Guzmadn, 1601, p. 238), permaneciendo
dos dias alli. Un palacio tan diferente a los que
habia en Japon en el que, aunque reinaba la
sobriedad, habia muestras de la grandiosidad
del monarca y de su reinado en cada esquina.
Debié ser un gran choque cultural para los
muchachos. Otro de los propdsitos de Valignano,
que la sorpresa de los chicos se hiciera
extensible al resto de los japoneses, para
demostrar el poderio de occidente y de la Iglesia.
No obstante, la delegacién debia de continuar
con su camino y cumplir otra de las metas de
Valignano, “conquistar” Roma. Durante el
camino y hasta llegar a Roma, el grupo contaria
con el apoyo econdmico y las recomendaciones
a las autoridades que habia preparado Felipe II
(Guzman, 1601, p. 239) para que fueran tratados
con gran consideracién en las ciudades por las
que pasaban hasta embarcar en Alicante.
Ademas, estaria bajo el cuidado del duque de
Olivares, embajador de Espafia en Roma. En

251



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

Alcald de Henares (Guzmdn, 1601, pp. 239-240)
asistieron al teatro, visitaron la ciudad y
recibieron importantes invitados como algunos
miembros importantes de la universidad; el
rector, algunos Doctores y Lectores de Teologia.
Algo insdlito, pues solo recibian este trato
aquellos que eran miembros de la Casa Real o
legados de Roma. Después pasaron, sin
detenerse demasiado (Lopez-Vera, 2018a, p. 10)
por Villarejo, Belmonte, Murcia y Orihuela vy,
tras descansar en Elche, llegaron a Alicante
donde esperaron durante ocho dias, en la casa
del gobernador, a que la embarcacién y la
documentacion estuvieran preparadas. Durante
el trayecto, muchos nobles acudieron a
recibirlos como se merecian y, en algunos casos,
les obsequiaron con valiosos presentes, como
fue el caso de dofia Francisca Ponce de Ledn, que
no se conformd con pagar los gastos de la
estancia en Belmonte, sino que también les hizo
entrega de importantes regalos, los cuales
tuvieron que ser enviados a Madrid a la espera
de ser recogidos a la vuelta del viaje.

Tras un accidentado viaje maritimo
debido al estado de la mar y el miedo ante el
peligro inminente de un ataque de piratas de

252



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

Argel, llegaron a tierra firme en la primera
semana de marzo de 1585, al puerto de Livorno.
Ante las cartas reales recibidas en Roma
(Guzmadn, 1601, p. 238), todos en Italia conocian
perfectamente que la llegada de la embajada era
inminente y que, a peticién de Felipe II, se les
debia tratar con gran mimo, recomendacion que
lo unico que hizo fue acrecentar la expectacion,
de igual modo que habia ocurrido en Espafia.
En muchos pueblos y ciudades fueron
recibidos entre vitores y salvas de artilleria,
preparando fiestas en las que se hacia todo lo
posible por entretener, agasajar y sorprender a
los recién llegados. Pasaron por ciudades tan
importantes como Pisa, Florencia o Siena, donde
nobles como Francisco I de Médici y Pedro de
Médici, los colmaban de atenciones y el pueblo
se afanaba por agradarlos, e incluso recibieron
la visita del Nuncio del papa. Era un trabajo en
conjunto con el objetivo final de dejar un buen
recuerdo en la mente de los muchachos,
pareciendo que competian pueblos y ciudades
por ser los que mejor trato dispensaban al
grupo. Segun Luis de Guzmén (1601, p. 131),
entre los cuatro muchachos destacé la figura de
Mancio Ito como portavoz de la embajada,

253



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

distincién que en Espafia no existié y fueron
tratados todos por igual. No obstante, el
infortunio volvié a ensafiarse con el grupo vy, al
igual que ocurrié cuando llegaban a Madrid,
Julidn enferm¢ de gravedad cuando estaban a
punto de atravesar la frontera del territorio del
Santo Padre, retrasando el ritmo de la
delegacion.

Mientras tanto, en Roma, se esperaba
con gran entusiasmo la llegada de esta extrafia
embajada, con un papa cuya salud iba
empeorando por momentos. Fue el viernes 22 de
marzo cuando la delegacién por fin consiguid
entrar en la ciudad de Roma. Gregorio XIII y
Claudio Acquaviva (Lopez Vera, 2018a, p. 11),
Superior General de los jesuitas, los esperaban.
Dentro de poco tiempo, la embajada conseguiria
reunirse con dos de las personas mas
importantes de la cristiandad, quienes
manejaban los hilos de las distintas misiones
que habian repartidas por el mundo colonizado,
y aquellos a los que, en gran parte, iba dirigida
esta embajada.

Valignano habia esperado y temido
este momento, demasiado importante para que
pudiera salir mal. Por parte de la curia romana

254



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

y, sobre todo, para la Compaifiia de Jesus, se
habia avivado el ardor religioso, valorandolo
como una gran victoria del catolicismo, en un
momento en el que el protestantismo se estaba
volviendo un grave peligro. El deseo de dar
publicidad a esta visita llevo a Gregorio XIII
elegir a la audiencia publica y el Consistorio
sobre la audiencia privada, mas acorde a los
deseos de la embajada. El 23 de marzo de 1585,
llegaba a las dependencias del papa una carroza
que llevaba a la delegacion. Destacé la ausencia
de Julidn (Leiva, 1591, p. 57), quien empeoraba
rapidamente y que, aunque pudo visitar muy
brevemente a Su Santidad y recibir su bendicién
(Caddel, 1857, p. 116), tuvo que regresar
nuevamente a la Casa General de la Compaiiia,
donde se hospedaban.

La recepcion en la Sala Regia fue muy
satisfactoria para ambas partes, tomando la
palabra Mancio y Miguel, siempre con la ayuda
de Diego de Mezquita. Asimismo, las cartas que
los daimy06 enviaban a Gregorio XIII fueron muy
bien recibidas por el papa. Las cartas (Leiva,
1591, pp. 114-118) contenian una gran fuente de
informacion para Roma, ya que demostraban el
éxito de la misién jesuita en Japdn, asi como la

255



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

necesidad de enviar mds padres a las islas, asi
como un reconocimiento de la figura del papa
como cabeza de la cristiandad y la sumisién de
los daimy06 ante su persona. Que las misivas
tuvieran una gran influencia de Valignano o si,
por el contrario, eran los mismos daimy6 los que
sinceramente apelaban a la ayuda de Gregorio
XII y Acquaviva ante el temor de perder una
gran fuente de ingresos en el caso de que
decayese el poder jesuita en sus territorios, es
algo que no podemos saber a ciencia cierta. Lo
que si se pudo comprobar es que el pontifice
crey6 estas palabras tal y como lo expreso en su
trato hacia la embajada (Guzman, 1601, p. 258),
a la que invité en numerosas ocasiones, les
obsequid con ricos presentes, envié a su médico
personal para que sanase a Julidn, e, incluso, les
otorg¢ la titularidad de ciudadanos romanos con
la dignidad de patricios. Sin embargo, tras unas
terribles fiebres, Gregorio XIII moriria el 10 de
abril. Es interesante apuntar que el pontifice, en
su lecho de muerte, recuperé la conciencia lo
suficiente como para preocuparse por la salud
de Julidn (Guzmadn, 1601, p. 258).

Si Valignano pretendia sorprender a la
embajada ante las virtudes cristianas y las

256



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

grandiosidades de Europa, la muerte de un
papa, el conclave y la posterior elecciéon de un
nuevo pontifice tuvo que ser suficiente para
causar una gran impresion en los jovenes
japoneses, a quienes les costaria comprender
todo aquello que estaba ocurriendo a su
alrededor. El 24 de abril la cristiandad tenia un
nuevo papa, Sixto V, que continud con la estela
de su predecesor consintiendo a la embajada,
auxilidndola en lo que necesitasen y llegando a
nombrarles caballeros de la Espuela Dorada
(Reyes Manzano, 2014, p. 280).

A pesar de la perturbacion que supuso
el fallecimiento de Gregorio XIII, quien ya habia
prometido que aumentaria la partida anual a
4.000 ducados para sufragar los gastos de los
seminarios, como el que se estaba construyendo
en Funay (Caddel, 1857, p. 119), Sixto V no
contravino la orden, incrementandola en 2.000
ducados mds. Ademds, entregé a la delegacion
3.000 escudos que servirian para su viaje de
regreso y valiosos regalos, que iban
acompafiados de cartas para los daimy0
cristianos (Leiva, 1591, pp. 28, 135). La cuestién
de enviar mas jesuitas también fue resuelta,
prometiendo la creacion de un obispado

257



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

(Caddel, 1857, p. 119). Valignano debid sentir un
gran regocijo al recibir estas noticias, pues ante
el miedo que le debia invadir ante un posible
rechazo, error o incomprensiéon hacia la
embajada, el triunfo de la misma auguraba una
nueva etapa de esplendor para los catdlicos en
Japon.

Como nada es eterno y todo esta
abocado a terminar, la delegacidon se despidi6 de
Roma y del pontifice el 3 de junio de 1585 (Reyes
Manzano, 2014, p. 286), partiendo de nuevo
hacia Espafia, ahora contando con la bendicién
del papa, indulgencias para Japén y una carta de
recomendacién para Felipe II y otros nobles. El
camino de regreso fue igual que el de ida, lleno
de expectacion y fiestas alld por donde pasaban
y aunque una nueva recaida de Julian les hizo

258



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

detenerse en Ferrara, pronto prosiguieron su
viaje.

Fig. 2. Retrato Ito Mancio, Tintoretto, 1585. Fondazione
Trivulzio, Milan.
De todas las ciudades donde pararon, Venecia es
quizas la que mas destaco ante la extravagancia
de sus actos como el encargo de un retrato, por
valor de 2.000 ducados, de cada uno de los
cuatro muchachos al pintor Tintoretto. Sin
embargo, el tiempo apremiaba al grupo, por lo

259



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

que solo pudo terminar el de Mancio. Por su
parte, Mantua no se quedd atrds en
excentricidades, ya que Mancio tuvo el honor de
ser el padrino del bautizo de un judio. No fue
hasta el 9 de agosto cuando partieron del puerto
de Génova rumbo a Barcelona.

El 16 de agosto llegaron a la ciudad
condal, donde tuvieron que detenerse ante el
agravamiento del estado de salud de Julidn. Una
vez recuperado, pudieron dirigirse a Monzon,
donde se encontraba Felipe II, asistiendo a las
Cortes de Aragoén. La despedida formal ante el
monarca marco el final de esta embajada,
poniéndose rumbo a Portugal.

En Lisboa no frenaron su actividad vy,
tras asistir a las representaciones que los
estudiantes de la escuela de la Compafiia en
Lisboa les tenian preparado (Martinez Quevedo,
2014), comenzaron a acondicionar su marcha.
Por su parte, Diego de Mezquita adquirié una
imprenta para llevarla a Japon. Debido a la
distancia que separaba un punto de otro, era
importante aprovechar los viajes para hacer
acopio de utensilios cristianos, imagineria o
imprentas todo ello sabiendo que se favorecia a
la evangelizacién (Guillén Selfa, 1997, p. 93). Fue

260



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

el virrey de Lisboa quien, a instancias de Felipe
II, realizé todos los preparativos para una
adecuada partida. Ademads, se les entreg6 una
cantidad de dinero para costear los gastos de su
regreso a la India y 4.000 mil escudos mas para
gastos extraordinarios. Asimismo, Felipe II
advirti6 a su virrey en la India que debia
asegurar el traslado de la embajada desde la
India a Japén. Tras tres afios en Europa, siendo
el centro de atencion y testigos de
acontecimientos trascendentales, el 10 de abril
de 1586 pusieron rumbo hacia su hogar.

El peligro acecha a la embajada: Jap6n.

El viaje de vuelta no estuvo exento de peligros:
las tormentas hicieron que estuvieran a punto
de naufragar, perdiendo por el camino dos
sacerdotes de los diecisiete que enviaba Sixto V,
pasando el invierno en Mozambique ante el
empeoramiento del mar. Pero la preocupacion
no solo se habia aduefiado de la delegacidn.
Desde Goa, Valignano se enfrentaba al
desasosiego que le producia el no saber nada del
grupo desde que partieron de Portugal (Leiva,
1591, p. 173). Habia seguido todas las noticias de
la embajada en Europa y como habian logrado

261



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

todo aquello que se habian propuesto, porlo que
hubiera sido un golpe muy duro si la nao se
hubiera hundido y, con ella, todos los desvelos e
ilusiones de Valignano. No obstante, la buena
estrella de la delegacion hizo que llegasen a Goa
y se pudieran reunir con el jesuita. Alli
esperaron pacientemente a que Valignano
tuviera la confirmacion de su relevo en el cargo,
algo que él deseaba fervientemente pues le
habia limitado en exceso su labor en Asia. El
deseo de todos era poder regresar por fin a
Japén, desde donde llegaban prometedores
informes (Lopez-Vera, 2018a, p. 13) dque
avalaban la buena disposicién que parecia tener
el nuevo taikd, Toyotomi Hideyoshi, para con los
cristianos. Ante este presente y futuro tan
prometedor que tenian ante si la embajada v,
por ende, la cristiandad japonesa, hizo que el
virrey de Goa, Duarte de Meneses, se animase y
enviase una embajada conjunta a la de
Valignano para mostrar su disposicion a
colaborar con Japdén. De este modo, cuando
estaba a punto de darse por concluida, se
fusionaron ambas embajadas en una, con
Valignano como portavoz de la misma.

262



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

Sin embargo, en un mundo en el que
las grandes distancias provocaban graves
pérdidas de informacién a tiempo real, la
situaciéon era totalmente distinta. Hideyoshi
habia roto su amistad con los padres,
publicando un edicto de expulsién (Lu, 1997).
Evangelizar las tierras niponas se habia vuelto
un auténtico peligro, en el que ni la cuestién
comercial con Europa parecia atenuar los
animos de Hideyoshi. El azar quiso que las
misivas comenzasen a llegar desde Japon,
conociendo por fin la grave situacion que se les
presentaba. De la euforia al fracaso, del
reconocimiento al miedo a ser apresados y
condenados a muerte, la sensacion de derrota y
desconcierto se debi6 de aduefiar de la
delegacion que, ante la confusion, no sabia cémo
terminar su camino sin poner en peligro sus
vidas.

Valignano sopes6 friamente 1la
situacién. Sabia que no podia llegar ante
Hideyoshi y presentar la embajada de los
jévenes, y tampoco podia apersonarse como uno
de los superiores de los jesuitas. La Unica via que
les quedaba era la de la embajada del virrey de
Goa, quién también se habia visto afectado por

263



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

la nueva situacién. La embajada cambiaria sus
propésitos por los de Goa y Valignano solo seria
el intermediario. Después de reflexionar mucho,
el 22 de abril de 1588 partian rumbo a Macao,
llegando el 17 de agosto. Se demoraron en
Macao cerca de dos afios, esperando a que las
aguas se calmasen en Japon, aguardando un
milagro que no llegaria. Aquello por lo que tanto
habian trabajado y luchado, arriesgando sus
vidas en el proceso, se habia convertido en
humo. No obstante, se decidi6 que lo primordial
era conseguir que Hideyoshi revocara la orden
de expulsién, gandndose de nuevo su confianza.
Tras una carta de Valignano (Guzman, 1601, p.
520) en la que pedia a Hideyoshi poder entrar al
pais para entregar la embajada del virrey de Goa
—obviando deliberadamente que con el
sacerdote viajaba otra embajada anterior y con
caracter cristiano- el 3 de marzo de 1591, la
nueva embajada llegaba a Meaco, donde les
esperaba Hideyoshi.

La acogida del taik6 producia un gran
desasosiego en una embajada en la que el
nimero de jesuitas y cristianos era
singularmente alto. No obstante, Hideyoshi se
mostro satisfecho con los presentes que venian

264



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

de Europa y Goa, e incluso, mostré curiosidad
por los muchachos que vestian conforme a la
moda europea y deleitaron el banquete con
instrumentos occidentales (Pacheco, 1973, p. 26).
La embajada Tenshd no queria que sus
esfuerzos cayesen en saco roto y podian
imaginar que el taikd se sentiria complacido con
la demostracién. Hideyoshi intent6 mantener a
su servicio a Mancio, quien declind su oferta,
dado que tenia en mente su intencién de
convertirse en sacerdote jesuita. A partir de este
momento, la suerte de la cristiandad japonesa
quedaba en manos de Hideyoshi.

Tras la desilusién y la incertidumbre
inicial, la embajada junto con Valignano
obtuvieron los permisos necesarios para poder
viajar a las regiones de los daimyd cristianos.
Debian finalizar una embajada que habia dado
importantes frutos, aunque estos se habian
marchitado demasiado rdpido. El contexto
actual no permitia grandes demostraciones de fe
ni celebraciones multitudinarias, por lo que las
recepciones se hicieron en las iglesias jesuitas
que poseian en cada uno de los territorios de
estos daimyd. En sus tierras, reconocieron la
valentia del grupo y aunque sus proezas serian

265



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

recordadas y aplaudidas, el temor a la
persecucion de Hideyoshi termind por enturbiar
una empresa que habia partido con grandes
esperanzas y poco a poco los sucesos se fueron
olvidando.

De la misma manera, en occidente, la
novedad también se fue desvaneciendo y todas
aquellas promesas que les habian asegurado
tantos ilustres personajes cayeron en saco roto,
no llegando ni la financiacién ni mds personal
jesuita, también en parte a que eran
conocedores de la persecucion cristiana que se
estaba viviendo en estas latitudes. Los
protagonistas de la embajada aun seguian
asimilando el duro golpe que habia supuesto el
fracaso de su viaje y de su mensaje, los jovenes
no podian ignorar todo lo que habian vivido y el
25 de julio de 1592, en la Iglesia de
Kawachinoura (Amakusa) comenzaron a
formar parte de la Compafiia como novicios
(Pacheco, 1973, p. 28). Las normas estrictas sobre
el acceso al sacerdocio de nativos y las fuertes
oposiciones de importantes jesuitas impidieron
que concluyesen su formacién y se convirtieran
en sacerdotes, por lo que Miguel abandond los
intentos de convertirse en sacerdote y renuncio

266



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

al cristianismo en 1601 (Takizawa, 2010, p. 95).
Ni Martin ni Julidn cejaron en su empefio por
continuar su carrera eclesidstica y durante las
persecuciones en el periodo Tokugawa (1633),
Julidn fue martirizado en Nagasaki y Martin
tuvo que huir a Macao (1614). Por su parte,
Mancio fallecié tempranamente en 1612, en la
residencia jesuita en Nagasaki.

Referencias bibliograficas

Fuentes primarias
AHN: Archivo Histérico Nacional

Carta del Padre Alessandro Valignano S. I
Provincialis, al Padre Acquaviva,
Praep. Gen. S. I. en Cochin, 28 de
octubre de 1583.

AESI-A: Archivo de Espafia de la Compafiia de
Jesus

AESI-A, M-114, Relacién de la Embaxada que
embiaron al Papa algunos Principes
del Japon...,

BNE: Biblioteca Nacional de Espafia

BNE, Mss. 1293: Higuera, Jeréonimo Roman de la:
Historia eclesidstica de la imperial
ciudad de Toledo.

Kyoto University Rare Materials Digital Archive

267



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

Newe Zeyttung auss der Insel Japonien,
Augsburgo, 1586. Recuperado de:
https://rmda.kulib.kyotou.ac.jp/en/ite
m/rb00007683

Bibliografia

Cadell, C. M. (1857). Historia de las misiones en
el Japon y Paraguay. Madrid: Libreria
de Salvador Sanchez Rubio, editor.

Guillén Selfa, J. (1997). La primera embajada de
Japén en Europa y Murcia (1582 1590).
Murcia: Editora Regional de Murcia.

Guzman, L. (1601). Historia de las missiones qve
han hecho los religiosos de la
Compafiia de Iesvs, para predicar el
sancto Euangelio en la India Oriental, y
en los Reynos de la China y Iapon.
Alcala: Viuda de Iuan Gracian.

Kawamura, Y. (2006). Laca japonesa urushi en la
Capilla del Relicario del Monasterio de
Guadalupe. Norba Arte, 26, pp. 79-87.

Recuperado de:
https://dehesa.unex.es:8443/handle/10
662/5875

Leiva, B. (1591). Historia del reino de Japén y
descripcion de aquella tierra [...] con la

268



Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

relacion de la venida de los
embajadores del Japén al Sumo
Pontifice. Zaragoza: Casa de Pedro
Puig.

Lépez-Vera, J. (2014). Toyotomi Hideyoshi,
relacién con el cristianismo
[HistoriaJaponesa.com]. Recuperado
de:
https://www.historiajaponesa.com/toy
otomi- hideyoshi-relacion-con-el-
cristianismo/

Lépez-Vera, J., (2018a). Repercusiones sobre la

embajada Tensho, de los cambios en el
escenario politico japonés. Barcelona:
Universitat Pompeu Fabra.

Lépez - Vera, J. (2018b). La Embajada Tenshd
(1582-1591), adolescentes japoneses en
la Europa del siglo XVI
[HistoriaJaponesa.com]. Recuperado
de:
https://www.historiajaponesa.com/la-
embajada-tensho-1582-1591-
adolescentes- japoneses-en-la-europa-
del-siglo-xvi/

Lu, D. J. (1997). Japan: A Documentary History:
The Dawn of History to the Late

269


https://www.historiajaponesa.com/toyotomi-%20hideyoshi-relacion-con-el-cristianismo/
https://www.historiajaponesa.com/toyotomi-%20hideyoshi-relacion-con-el-cristianismo/
https://www.historiajaponesa.com/toyotomi-%20hideyoshi-relacion-con-el-cristianismo/
https://www.historiajaponesa.com/la-embajada-tensho-1582-1591-adolescentes-%20japoneses-en-la-europa-del-siglo-xvi/
https://www.historiajaponesa.com/la-embajada-tensho-1582-1591-adolescentes-%20japoneses-en-la-europa-del-siglo-xvi/
https://www.historiajaponesa.com/la-embajada-tensho-1582-1591-adolescentes-%20japoneses-en-la-europa-del-siglo-xvi/
https://www.historiajaponesa.com/la-embajada-tensho-1582-1591-adolescentes-%20japoneses-en-la-europa-del-siglo-xvi/

Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

Tokugawa Period. Vol. 1. Nueva York:
M. E. Sharpe.

Martin Lépez, D. (2024). Tolerance, Peace and
Otherness in Spanish Jesuit Thought of
the Baroque Period. En Battista, L.,
Fallica, M. y Tramontano, B. (eds.),
Narratives of Peace in Religious
Discourses: Perspectives from Europe
and the Mediterranean in the Early
Modern Era (pp. 269-295). Sheffield:
Equinox Publishing.

Martinez Quevedo, L. F. (2014). El teatro escolar
de los jesuitas: una revision
bibliografica. Florentia Lliberritana,
25, pp. 97-113. Recuperado de:
https://revistaseug.ugr.es/index.php/fl
orentia/article/view/3974

Pacheco, D. (1973). Los cuatro legados japoneses
de los daimy6 de KylGsht después de
regresar de Japon. Boletin de la
Asociacion Espafiola de Orientalistas,
9, pp.- 9-58. Recuperado de:
https://repositorio.uam.es/handle/1048
6/6437

Reyes Manzano, A. (2014). La Cruz y la Catana:
relaciones entre Espafia y Japon (siglos

270


https://revistaseug.ugr.es/index.php/florentia/article/view/3974
https://revistaseug.ugr.es/index.php/florentia/article/view/3974
https://repositorio.uam.es/handle/10486/6437
https://repositorio.uam.es/handle/10486/6437

Capitulo 7. La ilusién de un jesuita: la embajada Tensho (1582-1591)

XVI- XVII) (Tesis doctoral). Universidad
de La Rioja, Logrofio, Espafa.
Recuperada de:
https://dialnet.unirioja.es/servlet/tesis?
codigo=41597

Takizawa, O. (2010). La historia de los jesuitas en
Japén (siglos XVI - XVII). Alcald de
Henares: Universidad Alcald de

Henares.

Zubillaga, R. (1979). Cartas y Escritos de San
Francisco Javier. Madrid: Biblioteca de
Autores Cristianos.

271


https://dialnet.unirioja.es/servlet/tesis?codigo=41597
https://dialnet.unirioja.es/servlet/tesis?codigo=41597

CAPITULO 8
RESISTENCIAS RELIGIOSAS. UNA
NUEVA LECTURA SOBRE LAS
ROGATIVAS DE LA VENERABLE ORDEN
TERCERA FRANCISCANA DEL REINO DE
GALICIA EN LA EDAD MODERNA

Pablo Vazquez Bello
Universidad de Santiago de Compostela

Introduccién

La préctica de la intercesion por parte de santos
o figuras consideradas poseedoras de atributos
extraordinarios para mitigar adversidades fue
comun en diversas sociedades a nivel mundial
(Gozalbes y Garcia, 2007). En Europa, esta
costumbre se evidenci6 a través de las rogativas,
ceremonias disefiadas como remedio para
contrarrestar las  dificultades  climaticas
mediante la intercesién divina. Estas
expresiones ceremoniales atraian a una amplia
audiencia de fieles preocupados, convirtiéndose
asi en eventos tanto religiosos como sociales que
involucraban a diversos estratos de la sociedad.
En la Galicia barroca, una parte significativa de
los comportamientos  sociales estaban
impregnados de supersticion, donde lo
sobrenatural se consideraba la explicacién para

272



ciertos fenémenos naturales y calamidades que
afectaban tanto alindividuo como a la economia
agricola. Para abordar estos desafios, tanto las
autoridades locales en colaboraciéon con la
Iglesia, las cofradias y otros agentes,
promovieron este tipo de practicas con el
objetivo de apaciguar la supuesta ira divina y
regular las prdcticas religiosas.

Este estudio® se adentra en el analisis
de una ceremonia a través de las drdenes
terceras franciscanas. Estas érdenes, ubicadas
en un punto intermedio entre una orden
religiosa —segun su clasificacion juridica— y una
cofradia —dada su marcada relevancia social-,
recopilaron una muestra de datos ambientales,
en especial aquellos relacionados con el clima,
durante los siglos XVII al XIX (Elm, 2022, 1998;
Véazquez Bello, 2023a, pp. 41-65; Martin Garcia,
2021, 2017, 2005; Rey Castelao, 1999). Durante la
investigacién de los episodios mencionados, se

3 Este trabajo ha contado con el apoyo de los proyectos Proyecto
CIUDADES Y VILLAS DEL NOROESTE IBERICO: GOBERNANZA Y
RESISTENCIAS EN LA EDAD MODERNA, PID2021- 124823NB-C21
financiado por MCIN/AE1/10.13039/501100011033/ y por FEDER.
Una manera de hacer Europa. Y el proyecto REBELLION AND
RESISTANCE IN THE IBERIAN EMPIRES, 16TH-19TH CENTURIES.
RESISTANCE 778076-H2020-MSCA-RISE-2017. Este Proyecto ha
recibido financiacién de la Unién Europea del programa
Horizon 2020, bajo el acuerdo garantizado por el Instituto
Marie Sktodowska-Curie, n°® 778076.

273



detectaron algunas ceremonias que, a pesar de
compartir la misma designacion, se llevaron a
cabo como festejos y solicitudes para asegurar el
éxito de eventos politicos y militares. De manera
menos frecuente, estas celebraciones sirvieron
como expresiones de protesta o resistencia
mediante la intervencion divina. Ya ha sido un
tema que hemos presentado en otros formatos.
Sin embargo, el objetivo pretende ofrecer una
relectura y reinterpretacién mas detallada de
estas actividades que se concentra en analizar
estas expresiones religiosas como fenémenos
tanto sociales como religiosos, incluyendo su
dimensién de resistencia y persistencia a través
del acto de la protesta y la reivindicacidn.

Para ello, se emplearon diversas
fuentes, destacando los registros de actas de las
ordenes terceras franciscanas de dos
fraternidades, A Corufia —capital administrativa
del reino, puerto relevante, sede de la Real
Audiencia e importante plaza militar- y
Santiago de Compostela -capital simbolica y
espiritual del reino, ciudad levitica y sede de una
importante catedral, asi como una importante
universidad. Esta lectura sobre las rogativas se
centra en un episodio particular de protesta y
suplica protagonizado por los miembros
terciarios de Santiago ocurrido a mediados del

274



siglo XVIII, en el cual una fraternidad demanda
la restitucién de sus privilegios espirituales
revocados.

Intercesién y Clima: La VOT en Galicia
durante los Siglos XVII y XIX

Las rogativas se destacaron como una
herramienta valiosa para investigar los
comportamientos socio-religiosos frente a una
variedad de fenémenos climdaticos extremos,
como sequias, inundaciones, temblores,
erupciones volcdnicas, brotes de enfermedades
y plagas, entre otros. Ademas, permiten analizar
los desafios que estas calamidades planteaban a
la economia agricola, ya sea por la reduccion de
la fertilidad del suelo debido a la sequia o por la
pérdida de cosechas debido a las condiciones
climdticas adversas.

El interés por el estudio de estos
eventos ambientales se incrementd en la década
de 1960, en gran medida gracias a los trabajos de
Emmanuel Le Roy Ladurie (1967) Alexandre
Pierre (1995) y Bradley y Jones, (1995). En
Espafia, este campo de estudio ha
experimentado un desarrollo significativo desde
la década de 1990, lo que ha contribuido a
desmitificar estas fuentes para la historiografia
peninsular (Vide y Barriendos, 1995; Alberola,

275



1996, 2015; Barriendos, 1996; Garcia Codrén,
2000; Alberola y Oncina, 2006; Arrioja y
Alberola, 2017; Garcia Torres, 2017, 2021). En
Galicia, la investigacion sobre las rogativas se
llevé a cabo en las décadas de 1970 y 1990,
destacando los estudios sobre la peninsula del
Salnés, las practicas relacionadas con la
recoleccién y almacenamiento de nieve, asi
como los andlisis mdas generales sobre las
condiciones climdticas en los siglos XVI y XVII.
El empleo de técnicas avanzadas
derivadas de la paleoclimatologia ha permitido
que estos estudios evolucionen hacia un anélisis
mas cientifico, facilitando la comparacién de
casos a nivel local y regional (Pérez Garcia, 1979;
Fontana Tarrats, 1977; Martinez Cortizas y Pérez
Alberti, 1999; Gonzalez-Alvarez, 2005; Saz, Creus
y Cuadrats, 2004; Diaz-Fierros, 2009). Le Roy
Ladurie sostuvo que el analisis serial de estos
fenédmenos requiere un marco cronolégico
solido y la creaciéon de categorias para
comprender el impacto de estos eventos y
reconstruir los cambios climaticos y sus
consecuencias socioeconomicas. Es crucial
considerar las exageraciones presentes en los
relatos rituales para interpretar la intensidad de
los fendmenos naturales. Para garantizar la
fiabilidad de la informacién proporcionada por

276



las rogativas, se debe enfatizar en la
importancia de una serie continua y sin lagunas
temporales, asi como la necesidad de datos que
permitan la cuantificacion, serializacién y
categorizaciéon para evaluar su impacto en el
contexto, pero en particular en la produccion
agricola.

Las ordenes terceras franciscanas han
desempefiado un papel importante en el registro
continuo y confiable de eventos ceremoniales a
lo largo del tiempo, proporcionando un valioso
complemento a las fuentes municipales y a las
de otras instituciones religiosas. Los casos que se
exponen a continuacién, ubicados en A Corufia
y Santiago de Compostela, han mantenido una
recopilaciéon continua de informacién sobre
estos rituales, particularmente destacada
durante el siglo XVIII. Sin embargo, es
importante sefialar que otras fraternidades en la
peninsula ibérica podrian extender esta
cronologia. Siguiendo el esquema clasico de
clasificacion de las rogativas segun su
naturaleza climdatica, se distinguen aquellas
realizadas por la falta de lluvias o pro serenitate
temporis, las cuales buscaban la solicitud de
lluvias en tiempos de sequia, o ad petendam
pluviam. Pero también es relevante considerar
aquellas que rogaban por el cese de desastres

277



naturales como terremotos, asi como las que
buscaban poner fin a eventos de caracter
politico, como la suspension de hostilidades en
conflictos bélicos.

Estas ultimas ceremonias implicaban
un juego dialéctico entre la Iglesia y el Estado,
ofreciendo a los fieles informacién sobre los
conflictos en los que se veia envuelta la
monarquia en un contexto en el que la prensa
aun no estaba completamente desarrollada y el
indice de analfabetismo era elevado. Es aqui
donde nuestro estudio realiza un ejercicio de
reinterpretacion mediante los oficios religiosos
y las rogativas en los que la poblacién no solo
imploraba por un resultado victorioso, sino que
también solicitaba la gracia e intervencién
divina en estos eventos, y por ende, el respaldo
y reconocimiento de que el monarca y la
divinidad estaban estrechamente relacionados
en la consecucion de los grandes actos del reino.
De este modo la providencia y gracia de Dios
anunciaban su apoyo a través de la gloria y buen
suceso de las batallas y  diversos
acontecimientos politicos (Fogel, 1989).

Los registros de la Venerable Orden
Tercera franciscana en el reino de Galicia
documentaron minuciosamente estas
ceremonias en sus libros de actas. Dentro del

278



ambito de las dos fraternidades que se
examinan en este estudio, se ha recopilado un
total de 39 rogativas que tuvieron lugar entre

1650 y 1800, como se detalla en la tabla que se

presenta a continuacién, una cifra poco
importante si la comparamos con otras
instituciones del Antiguo Régimen:
Ad petendam Pro serenitate Acontecimientos
Otras inclemencias
pluviam temporis politicos
Total
Afios Corufia Santiago Corufia Santiago Corufia Santiago Corufia Santiago
1650/74 1 1
1675/99 2 1 3
1700/24 1 1 2 1 1 6
1725/49 2 1 2 11 1 17
1750/74 1 2 1 1 3 8
1775/99 1 1 1 1 4
Total 7 22 4 6 39

Tabla n® 1: Las rogativas en las fraternidades terciarias de A
Corufia y Santiago.

279




Como se evidencia en la tabla 1%, uno de los
desafios mas significativos en Galicia estaba
relacionado con las precipitaciones y los efectos
adversos que el exceso de lluvia ocasionaba en
los cultivos. Este fendmeno guarda coherencia
con los hallazgos de estudios realizados en el
litoral sudoccidental gallego entre 1586 y 1783.
De acuerdo con estos estudios, de las 242
rogativas analizadas para la villa de Pontevedra,
163 (67.4%) tenian como objetivo principal
mitigar los temporales, reducir las lluvias y
prevenir la inundacién de los cultivos
(Fernandez Cortizo, 2005). Estos resultados
subrayan la importancia de estas ceremonias
como respuesta a los desafios climaticos
especificos que enfrentaban las comunidades
agricolas en Galicia durante ese periodo.

La incidencia de la hambruna en
Galicia durante los periodos primaveral y estival
fue notoria, especialmente entre 1700 y 1740, un

4 Tabla elaborada mediante el andlisis de las siguientes fuentes:
Archivo de la Venerable Orden Tercera de A Corufia [AVOTC]
Libro I de Acuerdos, 1673-1724; Libro II de Acuerdos, 1724-1790;
Libro III de Acuerdos, 1790-1806. Archivo de la Venerable Orden
Tercera de Santiago de Compostela [AVOTSC] Libro II de Juntas,
1659-1675; Libro III de Juntas, 1675-1717; Libro IV de Juntas,
1717-1743; Libro V de Juntas, 1743-1758, Libro VI de Juntas, 1758-
1762; Libro VII de Juntas, 1762-1780; Libro VIII de Juntas, 1780-
1827.

280



lapso marcado por un deterioro climdtico
conocido como la Pequefia Edad Glaciar. Este
periodo se caracterizé por lluvias intensas,
temperaturas excepcionalmente bajas y una
inestabilidad extrema. Las autoridades y la
poblacién vivian con temor ante la propagacion
de enfermedades como resultado de esta
variabilidad climdtica, pero sobre todo a las
hambrunas que empeoraban los efectos de estos
brotes (Fernandez Cortizo, 1996; Gonzdalez
Fernandez, 2000). Sin embargo, hacia la década
de 1720, se observa una mitigaciéon de esta
tendencia debido a la recuperaciéon de las
temperaturas (Fernandez Cortizo, 2016).

Es esencial tener en cuenta que el valor
de esta serie de datos es complementario al de
otras fuentes, como los registros municipales.
No obstante, estas fuentes no garantizan todos
los aspectos necesarios para un andlisis
completo. Por ejemplo, no todas las
fraternidades registraban estos problemas
anualmente. Se puede cuestionar el grado en
que la Venerable Orden Tercera franciscana
actuaba como mediadora del favor divino frente
a tales desastres. No obstante, las devociones
marianas, como los Dolores y la Soledad, eran
las intercesoras tradicionales en estas
circunstancias. La participacion de esta orden

281



en las rogativas probablemente simbolizaba la
gravedad del problema, un indicio que sugiere
que a cuantas mds asociaciones religiosas
intervinieran, mayor seria la gravedad
percibida, cumpliendo asi uno de los requisitos
de Le Roy Ladurie (1967) para su apropiada
serializacion. Por lo tanto, sila cifra de rogativas
era menor de lo que se puede registrar en los
libros de actas de ambos concejos, o en los libros
de juntas de algunas cofradias de la ciudad, nos
demuestra que la orden tercera era utilizada
como una institucion simbélica, como un ultimo
recurso y un indicador de que un desastre podia
ser realmente grave, si bien cuando esta salia en
procesion de rogativa, la solian acompafiar mas
asociaciones religiosas de su entorno.

Estas ceremonias no se limitaban
Unicamente a apaciguar la ira divina
manifestada a través de cambios
meteoroldgicos, sino que tras una detenida
lectura de este fenoémeno también buscaban
obtener el favor divino para una variedad de
acontecimientos de caracter politico y social. Por
ejemplo, el 21 de enero de 1690, la comunidad
terciaria de A Corufia decidié realizar una
rogativa para asegurar el exitoso desembarco de
Mariana de Neoburgo -aunque este viaje
estuviese repleto de vicisitudes. Este evento

282



ilustra la amplitud de propodsitos que podian
tener estas ceremonias religiosas en la sociedad
de la época:

Esperando cada dia a la Reyna nuestra sefiora
que a de venir a desenvarcar a esta ciudad a
donde se alld la familia de la Casa Real que
viene a recivir a Su Magestad, que se aga una
rogativa a Nuestra Sefiora de la Soledad
quitdndola en procesién por las calles con la
ceniza que mejor se pueda y que por ella se
conbide a algunos hermanos, a la familia de la
Casa Real para que si tuvieren gusto de asistir
aellalo agan [...].*

La procesion se llevd a cabo por la tarde,
presidida por el ministro, el visitador y los
representantes de la casa real que habian
llegado a la ciudad. No quiere decir que la
familia real se hubiese alejado en la ciudad, sino
que se trataban de personas, oficiales y
allegados a la dinastia de los Habsburgo. Antes
de partir con la imagen de la Soledad en
procesion, el padre guardian del convento
franciscano dirigié un sermoén a los hermanos,
exhortdndoles a orar por la llegada segura de la
reina, “para que, con su patrocinio, toda la

4 AVOTC, Libro de acuerdos, 1673-1724, f. 204v.

283



cristiandad pueda presenciar el feliz arribo de
nuestra Reina y Sefiora a Espafia”.?? Con ello, la
religion y el estado se entremezclan a través del
verbo divino sin ningun tipo de discriminacion.

Las circunstancias que llevaron a
Mariana Neoburgo a Espafia son conocidas por
sus infecundas motivaciones y no es nuestra
intencidn relatar todas las circunstancias que la
hicieron venir a estos reinos. Sin embargo, y sin
precisar en demasiados detalles, el reinado de
Carlos II adolecia de un heredero capaz de dar
continuidad dinastica, y tras su primer y
desastroso enlace con Maria Luisa de Orleans -
quien muri6 antes de poder concebir un sucesor
al trono-, el gobierno buscé rapidamente una
nueva cényuge capaz de darle continuidad a los
endogdmicos Austrias hispdnicos. Su mirada se
centrd en la familia de Neoburgo por su cercania
sanguinea y por su alta fertilidad. Ello llevo a
realizar unas intensas negociaciones
matrimoniales que culminaron en una boda por
poderes celebrada en Ingolstadt el 28 de agosto
de 1689 (Martinez Leiva, 2022). Ello propici6
finalmente a su viaje, iniciado el 3 de
septiembre, que no culminé en la bahia
corufiesa y, en su lugar, debido a los temporales,

42 AVOTC, Libro de acuerdos, 1673-1724, f. 205r-205v.

284



lleg6 a Mugardos el 26 de marzo (Fernadndez
Gasalla, 2012, pp. 1880-1894). Este contratiempo
seguramente afect6 tanto a las suplicas como a
las festividades organizadas por las autoridades
locales de A Corufia, quienes celebraron dichas
festividades el 8 de abril (Vedia, 1845, pp. 112-
113).

Otro ejemplo de rogativa tuvo lugar
para pedir la victoria de Felipe V en la guerra de
sucesion al trono de Espafia. El 3 de mayo de
1706, se oraba:

[...] los sucesos de la monarquia estaban
apurados con las presentes guerras y que su
Magestad Catholica Nuestro Rey y Sefior
Phelipe Quinto, que Dios guarde, estava fuera
de la corte y actualmente en campafia aviendo
asistido ay mucho tiempo fuera della a la
defensa de la corona contra los enemigos della
y que convenia hager rogativa y plegaria a
Nuestra Sefiora de la Soledad, patrona desta
Benerable Horden Tercera [...] y de este modo
ynterceder con su hijo Santissimo, darle
buenos sucesos y bitoria de sus enemigos [...].**

Esta no fue la unica rogativa relacionada con el
conflicto. Tras la victoria, sobrevinieron las

4 AVOTC, Libro de acuerdos, 1673-1724, f. 315v-320v.

285



consecuencias de una crisis alimentaria. El
hambre y la enfermedad eran temores
recurrentes, como se evidencia en el registro del
18 de junio de 1709, donde se menciona “ante el
contagio que amenaza por la carestia de grano y
la mucha concurrencia de pobres [..]”. En esta
ocasién, se implor6 a la Soledad que
intercediera para protegerlos de la enfermedad
y se pidieron victorias para Felipe V “para que
por su intergesion fuésemos libres de contagio y
asi dar buen suceso de nuestro Cathdlico
monarca Phelipe Quinto que havia salido a la
campafia a principios de este mes”.** Esta crisis
coincidié con el comienzo de un periodo de
drastica bajada de las temperaturas y
empeoramiento climdtico (Le Roy Ladurie, 2018,
p- 1707; Lachiver, 1991; Eiras Roel, 1981, p. 189;
Gonzdalez Ferndndez, 2000, pp. 102-105).
Ademads de las habituales peticiones de
lluvia y la suplica por la disminucién de los
temporales, también se observa un interés
notable en Galicia por los efectos del terremoto
de Lisboa. Hasta el dia de hoy, las consecuencias
de esta catastrofe continuan siendo un tema
poco explorado en el norte de Galicia, pero que
sin embargo si lo es para el sur, y en particular

“ AVOTC, Libro de acuerdos, 1673-1724, f. 330v-331v.

286



en la di6cesis de Tui (Amare, Orche y Puche,
2005; Gonzalez Lopo, 2007, 2008). En A Coruifia,
las actas del afio 1755 registran que en una
reunion del padre visitador y el ministro donde
no solo se menciono el terremoto, sino también
el maremoto que impactd posteriormente en A
Coruiia, lo que sugiere un impacto adverso en la
ciudad al dejar las “las calles intratables para las
procesiones”. Por ello se pidi6 la intercesion de
la virgen, quien debia auxiliar y apaciguar los
males de dicho suceso.

[...] tratose se yciese alguna demostracién de
gracias a nuestra sefiora de la Soledad por los
beneficios recibidos en este pueblo, con el
terremoto y temblor de tierra acaecido el dia
de todos santos, primero del corriente mes de
noviembre en el que sucedieron tantas
desgracias en otros parajes [...].*5

Este hecho revela una preocupacién
significativa por los efectos de los desastres
naturales en la comunidad y destaca la
necesidad de un mayor estudio sobre el tema
para comprender completamente su alcance y
sus implicaciones histdricas.

4 AVOTC, Libro II de acuerdos, f. 172r-v.

287



El caso de Santiago de Compostela
muestra una tendencia mdas pronunciada hacia
la convocatoria de rogativas, especialmente
durante el siglo de la [lustracion. Es interesante
destacar la coincidencia en la participacién de
ambas fraternidades en estos eventos. Por
ejemplo, en 1710 se llevé a cabo una rogativa
para mitigar las enfermedades derivadas de la
guerra de sucesion. Los miembros de la orden
tercera sacaron en procesion las iméagenes de la
Soledad y otra figura no identificada, en
respuesta “en tanta muerte de gente como cada
dia ay en esta ciudad” a causa de un brote
pestilente. Este brote, junto con la crisis agraria,
la escasez de alimentos y el conflicto bélico,
contribuyd significativamente a la alta
mortalidad. La gravedad de la situacién
movilizé6 a otras cofradias y templos de la
ciudad, y ante la participaciéon masiva de estas
instituciones, se decidi6 suspender la procesion
y en su lugar llevar a cabo una novena en San
Francisco, otra en Santo Domingo con la
cofradia del Rosario, y otra en San Roque, una
devocion tradicional frente a las pestes. Durante
estos dias, se realizaron una serie de ejercicios
espirituales en la capilla, extendiéndose desde el
12 hasta el 20 de mayo.

288



Un evento similar ocurrié en 1755 tras
el terremoto de Lisboa del 1 de noviembre. Un
mes después, el dia de la Soledad y el Ecce Homo
fueron sacados en procesion como respuesta a la
gravedad de la situacion, que involucré a todas
las instituciones religiosas de la ciudad,
especialmente a San Martin Pinario y al Cabildo
Catedralicio, quienes realizaron ejercicios
espirituales ante las reliquias del apdstol en la
catedral, acompafiados por el sonido de las
campanas y el canto de motetes a cargo del
maestro de capilla de la catedral. Similarmente,
el 6 de abril de 1761, se propuso una nueva
rogativa en respuesta al terremoto del 31 de
marzo. Aunque aun existe debate sobre si este
evento fue una réplica del terremoto anterior, la
seriedad de la situacidén llevo a la participacion
activa de todas las instituciones religiosas,
incluyendo franciscanos, dominicos y las
cofradias del Rosario y San Roque, entre otras:

[...] en attenzion al temblor de tierra con que
justamente la divina justicia irritada nos
amenazava castigos por su justa yndignazion
por causa de nuestras culpas que sin duda
hubiera vengado a no mediar su divina
misericordia, la poderosa intercesion de Maria
Santisima nuestra madre, la de nuestro Patréon
y de las Espafias el Apostol Santiago y demas

289



santos, por aver sido bastante tiempo durable
y demasiado violento el movimiento de
tierra.*s

Plegarias y reaccién: La Venerable Orden
Tercera franciscana ante la revocacién de
Indulgencias de 1751

Como se ha evidenciado en el apartado
precedente, las multiples expresiones de ruego y
suplica enriquecen esta practica
tradicionalmente utilizada para abordar los
efectos del medio ambiente. No obstante,
durante esta lectura, y en el contexto de Santiago
de Compostela, se ha encontrado un caso
singular en el que el acto de suplicar se
transforma y formula como una protesta. La
VOT franciscana contaba con un sistema
extrajudicial interno de cardcter jerarquico y
piramidal para la solucién de problemas
mediante la negociacién y la evasién, ya sea
intra-ordinem, inter-ordinem o extra-ordinem, y
de este modo no ver comprometida y empafiada
su imagen institucional en largos y costosos
procesos judiciales, tanto en los tribunales
locales y eclesiasticos como en la Real Audiencia
(Vazquez Bello, 2023a; 2023b; 2023c¢), tal y como

4 AVOTSC, Libro VI de Juntas, f. 120v-123r.

290



ocurria con otras realidades asociativas (Garnot,
2000a; 2000b). Sin embargo, este sistema tenia
limites, y aunque hubiesen escalado todas las
instancias para solucionar este agravio en
materia de privilegios, su influencia no
alcanzaria el trono de san Pedro, lo que
probablemente motivé recurrir a la protesta
como ultimo recurso de supervivencia en un
contexto de multiples cambios.

El 22 de septiembre de 1751, la
fraternidad compostelana se vio confrontada
con un importante evento eclesidstico: la
recepcion de una bula papal emitida por el papa
Benedicto XIV el 15 de marzo de ese mismo afio.
En esta reunion, la correspondencia recibida no
fue examinada detenidamente, posiblemente
pasando por alto su verdadero contenido como
una concesion de nuevas indulgencias. Sin
embargo, esta suposicién inicial contrasta
sorprendentemente con el contenido real de la
bula, que, si bien confirmaba algunas
indulgencias, revocaba numerosos privilegios
que hasta entonces habian disfrutado los
terciarios de la fraternidad.

291



La bula, titulada Ad Romanum
Pontificem,*” se presentd en su preambulo como
una medida destinada a restituir indulgencias,
sin embargo, su contenido resultdé ser una
revocacién de la mayoria de los privilegios
espirituales de la fraternidad. De manera
intrigante, el documento comienza con una
advertencia del pontifice sobre el poder
exclusivo de otorgar indulgencias y su derecho a
cuestionar las concesiones previas: Romani
Pontificis est indulgentias concedere et super
concessis dubia submovere. En el cuerpo de la
bula se argumenta que, si bien las indulgencias
otorgadas a las drdenes franciscanas y otras
ordenes mendicantes habian contribuido a su
crecimiento, estas concesiones se consideraron
excesivas y, por lo tanto, se decidié revocarlas.
Este acto se fundamenté en una disposicion
antigua propuesta por el papa Paulo V, quien
habia revisado las concesiones previas.

Et quidem praedicta Bullaria, pro eo quod
pertinet ad comunicationem omnium
Indulgentiarum singulis Ordinibus
indulgentiam, nequaquam atttendenda esse,
dictumque Tertium Ordinem ea tutd sequi non

47 Consultado en AVOTSC, Documentos sueltos. Bula Ad
Romanum Pontificem.

292



posse, iam in acerrimo partium conflictu
decretum et definitum extitit & praedicta
Cardinalium Congregatione Indulgentiis et
sacris reliquiis praeposita, die quinta
Februarii Anni Millesimi septingentesimi
trigesimi quarti. Quae etiam anno sequenti, in
eiusdem controversiae progressu, sub die
quinta Octobris declaravit, per revocationem
Pauli V. sublatas dici devere Indulgentias illas,
quae Regularibus personis, ac praesato Tertio
Ordini Communes eran, seu promiscue antea
concessae fuerant; nec non eas, quibus eiudem
Tertii Ordinis Fratres per viiam
communicationis, ant ipsam revocationem,
fruebantur. De iis autem, quae ipsis, tam antea,
quam post, directe concessae asserabantur,
itemque de iis, quas post saepedictam
revocationem, per viam communicationis cum
Ordinibus Regularibus, sive per extensionem,
se obtenuisse contendebant; tam multa ad huc
examinanda supererant, ut nonnisi post
maturam discussionem sigularum Literarum
et concessionum hujusmodi, judicari posse
visum fueritr, adn, et quae vere, ligitimae, ac
subsistentes an vero aliquae revocatae, au
etaim falso presumptae, vel subreptionem et
obreptionem obtentae dici deberent.

Durante el pontificado de Benedicto XIV, se llegd

a la conclusion de que muchas de estas
indulgencias eran falsas, inciertas o estaban

293



siendo mal interpretadas. En consecuencia, se
tomé la determinaciéon de anular todos los
privilegios y remisiones de pecados otorgados
por este papa, con el objetivo de evitar cualquier
confusiéon adicional y restablecer el orden
eclesiastico. Asi, el Sumo Pontifice pretendia una
racionalizacién de la espiritualidad,
promoviendo una simplificacién y control en la
concesién de las indulgencias ante la
Congregacion de Cardenales:

Cumque proinde multiplices adhuc
incertitudines et confusiones hac in re adesse
dinoscantur; Novissime vero ad
Congregationem  Venerabilium  Fratrum
Nostrorum S.RE. Cardinalium contra
haereticam pravitatem Generalium
Inquisitorum delata fuerint nonnulla Folia et
Summaria Indulgentiarum eiusdem Tertii
Ordinis, Typis impressa ac late vulgata,
inquibus complures referuntur Indulgentiae,
quarum concessiones apocryphas esse, aut
revocatas, aut incertas et contra mentem Sedis
Apostolicae perperam interpretatas agnitum
suit; ideoque eadem Cardinalium
Inquisitorum Cogregatio Nobis proposuerit,
valdé expedire pro praefatorum Fratrum et
Sororum securitate ac beneficio et ad
confusiones ac deodinationes eiusmodi
penitus tollendas, ut juxta id, quod laudatus

294



Praedecessor Paulus V. pro 6mnibus Ordinibus
Regularibus provide ac opportune praestitit,
Nos etiam Omnes e singulas Inulgentias et
peccatorum remissiones praedicto Tertio
Ordini Saeculari Sancti Francisci, sive directe,
sivé per communicationem, sive alio quovis
modo hactenus concessas annullaremus, et
revocaremus, et alias particulares eidem
concederemus.

Este episodio eclesidstico plantea interrogantes
importantes sobre la autoridad papal, la
interpretacion de las indulgencias y la relacién
entre la jerarquia eclesidstica y las fraternidades
religiosas locales. Ademads, destaca la necesidad
de un andlisis més detenido de las practicas y
decisiones eclesidsticas del periodo, asi como de
su impacto en la vida cotidiana de las
comunidades religiosas.

La revocacion no solo tuvo un impacto
significativo en las 6rdenes terciarias, sino que
también afecté practicamente a todas las
o6rdenes mendicantes. Esta reduccion general en
las  concesiones de indulgencias tuvo
consecuencias profundas en varios dmbitos de
la vida catolica en Europa, especialmente a
partir de la segunda mitad del siglo XVIIIL.

295



Ceterum, omnes et singulas Indulgentias et
peccatorum remissiones, fratribus et
sororibus Tertii Ordinis Sancti Francisci de
Poenitentia, sub directione et regimine
cuiulibet Ordinis Regularis eiusdem Sancti
Francisci, tam in cuiuslibet dicti Ordinis
Conventibus, sive alias collegialiter, quam in
Domibus privatis feorsim viventibus, tam
directe et immediate, quam promiscue et
aeque pricipaliter, sive alio quocumque modo
per communicationem cum omnibus et
singulis Ordinibus Regularibus Mendicantium
et non Mendicantium, tan vigore
Privilegiorum, et Literarum Apostolicarum,
quam vivae vocis oraculo, aur alias quovis
modo per quoscumque Romanos Pontifices
Praedecessores Nostros, ac Nos, et Apostolicam
Sedem Hactenus cocessas, confirmatas
approbatas, et innovatas, predictis motu,
scientia, autoritate, et tenore, reovcamus,
cassamus, annullamus, et aborgamus, et ad
praesentium nostrarum Literarum
prescriptum reducimus et moderamur.

En Francia, se observé un aumento de las
tensiones entre la Iglesia y las asociaciones
religiosas, y se registr6 una notable
desaceleracién en la fundaciéon de nuevas
cofradias, incluso en las regiones mas
dindmicas. Este cambio en las pautas sociales y
culturales refleja una transformacién en los

296



comportamientos de la sociedad, lo que tuvo un
impacto negativo en la iniciativa para establecer
nuevas instituciones religiosas y en el
surgimiento de vocaciones. Como resultado, se
produjo un proceso gradual de feminizacién en
los espacios asociativos catolicos, marcando un
cambio significativo en la composiciéon y
dindmica de estas organizaciones religiosas
(Froeschlé-Chopard, 2007, pp. 273-314; 2006;
Simiz, 2002, p. 255; Bée, 1991).

El decreto, que aspiraba a “aumentar
la Gloria y Divina y de continuo apacentar a
todas y qualquier ovejas de todo el orbe con
admirable ciencia y doctrina”, tuvo un efecto
opuesto al esperado. La fraternidad de Santiago
de Compostela, en un intento por resistir esta
decision, se erigi6 como defensora de los
intereses de la orden en el Reino de Galicia,
gracias a su peso histérico, antigiiedad y
reconocimiento frente a otras comunidades de
este reino (Vazquez Bello, 2023a, p. 237). Y de
hecho, la correspondencia que mantuvieron las
comunidades de Galicia entre ellas, nos muestra
una situacién particular por la que se toma
como referencia espiritual a los terciarios
compostelanos por haber sido la primera
fraternidad en constituirse en el reino, y a
Corufia como la fraternidad cuya proximidad a

297



la Real Audiencia, y sus contactos en esta
procedentes de su comunidad, la encabezaban
como la representante legal de los problemas de
otras Odrdenes terceras cOn pocOS TIecursos
econdémicos e incapaces de mantener estos
procesos en los tribunales (Vazquez Bello, 2023a,
pp. 406-410).

El 6 de mayo de 1752, se acordd
redactar, en colaboracién con el resto de las
fraternidades de la monarquia hispénica, una
peticién  conjunta dirigida al pontifice
solicitando la restitucion de los privilegios
suspendidos. Ademas, se recurrié al capitulo
franciscano en busca de una solucién a esta
afrenta al estatuto terciario. En julio de 1752, los
hermanos organizaron una rogativa ante
Nuestra Sefiora de la Soledad, suplicando a su
santidad que intercediera para que “esta VOT y
sus hermanas lograsen la pretension que se
hacia a la Silla Apostdlica para el logro del
reintegro de las Indulgencias suspendidas”.*
Con este proposito, los terciarios y los
franciscanos suspendieron sus actividades
religiosas durante ese mes y participaron
activamente en el proceso de esta suplica.
Aunque esto nos remita a las dimensiones de

4 AVOTSC, Libro V de Juntas, f. 144r-146v.

298



una huelga, no tenemos suficientes evidencias
como para confirmar que esta era la intencién
de los religiosos.

La rogativa o protesta traz6 una ruta
ceremonial con un tono airado que se iniciaba
en la capilla de la Venerable Orden Tercera,
situada a extramuros de la ciudad, y alcanzaba
su climax en el majestuoso monasterio de San
Martin Pinario. Desde alli, serpenteaba a través
del interior del transepto de la catedral,
atravesando desde la plaza de la Azabacheria
hasta desembocar en la concurrida plaza de
Platerias. Posteriormente, retomaba su curso
por el costado sur, dirigiéndose hacia la
emblemdtica plaza del Obradoiro, antes de
concluir su travesia en la recogida capilla y
convento franciscanos.

Cada paso de este itinerario
ceremonial estaba cuidadosamente trazado,
atravesando los nucleos de poder mas
significativos de la ciudad, como San Martin
Pinario, la majestuosa Catedral -simbolo
inequivoco del poder eclesidstico—, el Cabildo, el
imponente palacio de Fonseca, la ilustre sede del
colegio de San Xerome —nucleo académico-, y el
histérico Hospital Real —centro emblematico del

299



poder real.*® Sin embargo, a diferencia de otras
procesiones de rogativa, se destaca la ausencia
de la caracteristica resonancia de las campanas
de la catedral, al menos segun consta en las actas
de aquel afio. Este detalle sugiere una
peculiaridad en esta manifestacion religiosa,
afladiendo un matiz distintivo a su caracter
ceremonial y a la atmdsfera que rodeaba este
evento.

Las implicaciones y consecuencias de
este acto de resistencia por parte de los
hermanos terciarios siguen siendo un tema en
gran medida enigmadtico, ya que la ausencia de
referencias en las actas municipales de Santiago
nos deja con interrogantes sobre su verdadero
impacto. Es plausible que este gesto de
resistencia haya tenido un significado
principalmente simbdlico dentro de los circulos
eclesiasticos, aunque su influencia practica y
efectos a largo plazo son dificiles de determinar
sin mas evidencia documental. Seria necesario
explorar otros registros histéricos para arrojar
luz sobre el alcance y las repercusiones de esta
accion de protesta dentro de la comunidad

4 Esta practica se consolidé en 1735 durante una rogativa.
AVOTSC, Libro IV de Juntas, ff. 239v-240v.

300



terciaria y en relaciéon con las autoridades
eclesiasticas de la época.

El 5 de octubre, se inici6 la recepcién
de las primeras respuestas a la correspondencia
enviada por los terciarios de Santiago. Estas
respuestas se dirigieron a la fraternidad
compostelana, asi como a otras ubicadas en
sedes catedralicias destacadas y en importantes
ciudades de audiencias, como Madrid, Toledo,
Valladolid, Sevilla, Granada, Zaragoza y Cadiz.>°
El intercambio epistolar refleja un sentimiento
de solidaridad y preocupacion compartida en
esta protesta pacifica contra la autoridad papal.
Sin embargo, es importante destacar que cada
fraternidad operaba de manera independiente y
podia tener diferentes posturas frente al asunto.
Por ejemplo, mientras algunas expresaron su
apoyo y disposicién para unirse a la causa, otras,
como Madrid, Toledo y C4diz, optaron por no
responder a la convocatoria, lo que subraya la
diversidad de estrategias dentro de la
comunidad terciaria.

E112 de mayo de 1758, se recibié nueva
correspondencia que mostraba un tono mas
tenso que el habitual. Las cartas, provenientes
de Madrid, A Corufia y Ledn, expresaban

50 AVOTSC, Libro V de Juntas, ff. 150r-151v.

301



preocupacion por la pérdida de ciertos derechos
que los terciarios consideraban importantes. En
estas comunicaciones, se discutia la posibilidad
de abordar este asunto, asi como otros
problemas internos de la comunidad. Se acordé
enviar una solicitud al comisario general de la
orden franciscana para buscar una solucién. En
caso de no obtener una respuesta favorable, se
contemplaba la opcién de recurrir a instancias
legales superiores, como los tribunales y el
Nuncio.

Este evento resalta la determinacién
de los terciarios para defender sus privilegios,
pero también refleja un deseo de resolver los
conflictos de manera pacifica y conforme a los
procedimientos establecidos sin faltar al decoro
de la institucién y manchar el nombre de la
orden y el pontifice. La extension temporal de la
correspondencia entre los terciarios y el
provincial franciscano de Santiago resalta las
repercusiones significativas que tuvo el decreto
en cuestion. Este decreto impactd tanto en las
comunidades especificas como en la orden
franciscana en su conjunto. Especificamente, se
observé un declive en el interés de la sociedad
por unirse a la orden, ya que la ausencia de
beneficios espirituales desalentaba el noviciado
y la profesion religiosa.

302



El andlisis detallado de esta
correspondencia revela como estas medidas
afectaron la dindmica interna de las
comunidades terciarias y la forma en que se
percibia la orden franciscana en la sociedad. La
falta de incentivos espirituales no solo debilito el
atractivo de unirse a la orden, sino que también
gener6 descontento entre los miembros
existentes, quienes vieron disminuido el valor
de su compromiso religioso. E1 12 de mayo de
1758 se recogi6 lo siguiente de la
correspondencia:

[...] notorio es a la Sagrada Familia que
compone el mistico y s6lido Cuerpo Seréfico la
decadencia que ha causado a la tercera orden
el breve expedido por nuestro santisimo padre
el 15 de marzo de 1751 por el cual se
suprimieron por apdécrifas [...] las indulgencias
que teniamos por ciertas, cuia providencia
imprimié en el concepto de los fieles tal tivieza
que muchos apenas miran a la tercera orden
con la venerazion debida a su santo instituto
[...] claro es que concivird estte grande pueblo
que las ramas del alto Zedro que esparcian los
frutos del ejemplo fuera del claustro, se
desechan como intrusas, inutiles y

303



embarazosas al santo y robusto cuerpo de la
observancia [...].>*

Todo esto conllevaba un menoscabo y una
desventaja significativa para las principales
fuentes de ingresos de estas fraternidades. Su
sustento dependia en gran medida de las cuotas
de membresia, las donaciones caritativas, las
limosnas de sus miembros, los pagos asociados
al noviciado y la profesion religiosa, asi como de
las diversas formas en que se beneficiaban del
fervor piadoso de la comunidad.

Por lo tanto, la respuesta individual de
cada fraternidad demandaba una postura
unificada frente a una situaciéon adversa que
afectaba a la Orden Tercera en su totalidad a lo
largo de la monarquia. En el contexto de
Santiago, para evitar tales circunstancias, se
desafiaba la autoridad papal y, con el propdsito
de no obstaculizar los deseos de los miembros de
la comunidad de recibir el habito, se
continuaban otorgando indulgencias, aunque
carecieran de validacién oficial.>*

51 AVOTSC, Libro V de Juntas, ff. 272v-279r.
52 AVOTSC, Libro V de Juntas, ff. 253v y ss.

304



Asi, si analizamos los libros vy
contabilidades de Santiago,*® se puede apreciar
un descenso de los ingresos. Sumado a la
inflacién creciente de la economia hispdnica, el
nivel de beneficio de la comunidad terciaria se
redujo notablemente, hasta el punto de
perjudicar gravemente las arcas de la
comunidad. No supuso su desaparicion, pero si
su debilitamiento.

— 1] 81 90 Precios m— [ e 908 deflactados

Gréfica n°1: Evolucién de los ingresos de la VOT de Santiago de
Compostela, 1658-1835

Lo mismo si analizamos las tomas de habito de
las comunidades terciarias, donde se puede
apreciar una tendencia a la baja en la intencién

53 Informacién elaborada a partir de: AVOTSC, Libro II de Juntas;
Libro III de Juntas; Libro de quentas, 1694-1722; Libro de
quentas, 1722-1782; Libro de quentas, 1740-1845; Libro de
quentas, 1782-1846.

305



de tomar el habito a partir de la década de los 50
del siglo XVIII.

B
70

60

& @Y g NIFCS &

Grafica n°2: Evolucién de las tomas de habito en la VOT de
Santiago de Compostela, 1659-1834

Esto propicié y aceler6 un proceso ya conocido
en otras asociaciones religiosas. Aunque no se
trata del principal motivo por el que las mujeres
comenzaron a tomar mayor protagonismo en
las drdenes terceras, la segunda mitad del siglo
XVIII supone un cambio o un punto de inflexién
en los comportamientos religiosos de los
hombres. Ellos comenzaron a buscar espacios
mas lucrativos, lo que remarco un lento proceso
de feminizacién ya iniciado a finales del siglo
XVII en la peninsula, y con antelacién en otros
espacios europeos (Vazquez Bello 2023a, pp.
100-113; Vazquez Bello, 2021). Asi, la grafica 3
que mostramos a continuacion represente este

306



mismo efecto en el que la velocidad de toma de
hébito de los hombres se redujo a favor de las
mujeres tal y como ocurre en practicamente
todas las ordenes terceras, otras cofradias y
congregaciones.

Gréfica n°3: Distribucién de los hermanos y hermanas de la
VOT de Santiago de Compostela, 1659-1834

Ellas buscaban otros beneficios en la orden, a lo
que las indulgencias ocupaban un lugar menor.
En primer lugar, ingresar en estas formas de
sociabilidad religiosa suponia romper con la
monotonia de la inclaustraciéon doméstica,
relacionada con el cuidado de los hijos y los
familiares. En segundo lugar, proyectarse y
exhibirse en un espacio de sociabilidad util para
las mujeres. En tercer lugar, y para las solteras,
alcanzar relaciones que derivasen en un

307



matrimonio ventajoso, incluso flirteos o
relaciones ilicitas. La esperanza de conseguir un
marido permisivo para su propia liberacién y
emancipacién de las autoridades parentales. En
cuarto lugar, la insercion en redes de caracter
laboral que les permitiese acceder a una
actividad econdmica, y finalmente la proteccion
(Virgil, 1986, pp. 78-91, 156-160; Lopes, 1989, pp.
156-194; Rey Castelao y Rial, 2009, p. 174).

La informacién disponible sobre las
acciones emprendidas por la Venerable Orden
Tercera en afios posteriores en busca de
reivindicacion resulta escasa. Sin embargo, se
registra un acontecimiento relevante el 21 de
agosto de 1758, cuando se tomd la decisién de
imprimir nuevas constituciones que
incorporaran las indulgencias recién otorgadas
por el Santo Padre, ademds de algunas pocas que
fueron revocadas. Esta medida, si bien no
implicaba una contradiccién directa con la
voluntad papal, podria haber suscitado
cuestionamientos sobre su infalibilidad. No
obstante, es posible que se haya logrado mitigar
los efectos adversos de dicha determinacion.

Es esencial destacar que la
participacién de la fraternidad de Santiago en
este asunto no fue predominante ni ejercié una
influencia destacada en comparacién con otras

308



comunidades, como la de Madrid. Esta ultima
continud negociando con la Santa Sede hasta
1773 (Aliaga, 1811, p. 13). Segun registros
histéricos, Juan de Aliaga, conde de San Juan de
Lurigancho y ministro de Carlos III, sefiala que
la Venerable Orden Tercera de Madrid presentd
sugerencias a los diferentes pontifices y sus
sucesores que ocuparon el trono de San Pedro
después de Benedicto XIV.

Es probable que, gracias a esta
persistente insistencia, se lograra finalmente la
restitucion de las indulgencias revocadas
mediante la bula Pias Christi Fidelium del 16 de
junio de 1773. Esta bula restablecia los
privilegios que habian sido ratificados por
Benedicto XIII en la bula Paterna Sedis del 5 de
enero de 1726, a través de la cual se les habian
concedido y aumentado el numero de
indulgencias. Estos acontecimientos destacan la
dindmica compleja y los enrevesados
mecanismos de resistencia, asi como la diversa
evolucion de las relaciones entre las drdenes
religiosas y la jerarquia eclesidstica en el siglo
XVIIIL.

Conclusiones

El presente estudio se centra en analizar la
practica de las rogativas como un método

309



arraigado  para  contrarrestar  diversas
calamidades naturales en el contexto gallego de
los siglos XVII y XIX. No obstante, las
motivaciones subyacentes detrds de estas
rogativas presentan una diversidad notable y a
menudo se desvian del patrén convencional de
respuesta ante fendmenos climdticos adversos,
mostrando una inclinacién hacia la protesta y la
resistencia frente a circunstancias
desfavorables.

Como se ha evidenciado, estas
ceremonias no se limitaban unicamente a la
suplica por el cese de las adversidades
climaticas, sino que también constituian un
llamado a la intervencién divina en asuntos
politicos, especialmente en decisiones de la
maxima autoridad eclesidstica que pudieran
afectar negativamente los privilegios de las
ordenes religiosas y las cofradias. A pesar de su
reintroducciéon dos décadas después de su
supresion, este retorno no logré detener un
cambio inevitable en la actitud y vocacion socio-
religiosa. La intencion de ingresar a una orden o
unirse a una cofradia experimenté un declive
gradual hasta alcanzar un punto critico hacia
finales del periodo conocido como el “Siglo de
las Luces”. Este fenémeno se manifestd en la
disminucién del tamafio de las comunidades

310



religiosas, en la progresiva feminizacion de sus
miembros y, como consecuencia, en la
reduccion de los beneficios econdémicos
derivados de la devocién de sus seguidores.

En resumen, la préactica de las
rogativas constituyd, en ultima instancia, un
intento de sobrevivir y aplazar una crisis cada
vez mas evidente en el d&mbito del
asociacionismo religioso durante el ocaso del
Antiguo Régimen. Estos eventos no solo
reflejaron la complejidad de las dindmicas
sociales y religiosas de la época, sino que
también arrojan luz sobre la evolucién y cambio
de los comportamientos socio-religiosos.

Referencias bibliograficas

Alberola, A.,y Oncina, J. (2006). Desastre natural,
vida cotidiana y religiosidad popular en
la Espafia moderna y contemporanea.
Alicante: Universidad de Alicante.

Alberola, A. (1996). La percepcién de la
catdstrofe: sequia e inundaciones en
tierras valencianas durante la primera
mitad del siglo XVIII. Revista de Historia
Moderna, 15, pp. 257-269.

Alberola, A. (2015). Tiempo, clima y enfermedad
en la prensa espafiola de la segunda
mitad del siglo XVIII. Diarios

311



meteoroldgicos y cronicas de desastres
en el Memorial Literario. El argonauta
en espafiol, 12, Recuperado de
http://journals.openedition.org/argonaut
a/2142.

Aliaga, J. (1811). Compendio de las gracias e
indulgencias de que gozan los hijos de la
Venerable Orden tercera de Penitencia
de N.S.P.S. Francisco. Lima: Imprenta de
los Huérfanos.

Amare Tafalla, M.P., Orche Garcia, E., y Puche
Ricart, O. (2005). Efectos del terremoto de
Lisboa de 1 de noviembre de 1755 en la
antigua provincia de Tuy (Galicia).
Cuadernos dieciochistas, 6, pp. 117-152.

Arrioja, L.A, y Alberola, A. (2017). Clima,
desastres y convulsiones sociales en
Espafia e Hispanoamérica, siglos XVII-
XX. Zamora de Michoacan-Alicante:
Universidad de Alicante.

Barriendos, M. (1996). El clima histérico de
Catalunya (siglos XIV-XIX). Fuentes,
métodos y primeros resultados. Revista
de Geografia, 30-31, pp. 69-96.

Bée, M. (1991). La croix et la banniére:
Confréries, Eglise et Société en
Normandie du XVIIe siécle au début du

312



XXe siécle (tesis doctoral). Université de
Paris IV, Paris, Francia.

Bradley, R. S. y Jones, Ph. D. (1995). Climate since
A.D. 1500. London: Routledge.

Diaz-Fierros Viqueira, F. (2008). Historia da
meteoroloxia e da climatoloxia de
Galicia. Santiago de Compostela:
Consello da Cultura Galega.

Eiras Roel, A. (1981). La Historia social de Galicia
en sus fuentes de protocolos. Santiago de
Compostela: Universidad de Santiago de
Compostela.

Elm, K. (1998). Vita regularis sine regula.
Bedeutung, Rechtsstellung und
Selbstverstdndnis des mittelalterlichen
und frihneunzeitlichen
Semireligiosentums. En F. Smahel (ed.),
Héaresie und vorzeitige Reformation im
Spéatmittelalter (pp. 239-273). Munich: R.
Oldenburg.

Elm, K. (2022). Vita religiosa im Mittelalter,
Berlin: Duncker & Humboldt.

Ferndndez Cortizo, C. J. (1996). Neveras y
cosecha de nieve en Galicia (siglos XVII-
XVIII). Obradoiro de Historia Moderna,
5, pp. 41-66.

Ferndndez Cortizo, C. ]J. (2005). ¢En Galicia, el
hambre entra nadando? Rogativas, clima

313



y crisis de subsistencias en la Galicia del
litoral suboccidental en los siglos XVI-
XVII. SEMATA, Ciencia Sociais e
Humanidades, 17, pp. 259-298.

Fernandez Cortizo, C. J. (2016). La pequefia edad

de hielo en Galicia: Estado de la cuestién
y estudio histérico. Obradoiro de
Historia Moderna, 25, pp. 9-39.

Fernandez Gasalla, L. (2012). Ciudad real, ciudad

Fogel,

fingida. Las fiestas por la venida de la
reina Mariana de Neoburgo a Galicia
(1690). En M. D. Barral Rivadulla, E.
Fernandez Castifieiras, B. Fernandez
Rodriguez y J. M. Monterroso Montero
(coords.). Mirando a Clio. El arte espafiol
espejo de su historia: actas del XVIII
Congreso del CEHA (pp. 1880-1894).
Santiago de Compostela: Universidad de
Santiago de Compostela.

M. (1989). Les cérémonies de
Iinformation dans la France du XVIe au
XVIlIe siecle. Paris: Fayard.

Fontana Tarrats, J. M. (1977). Historia del clima

del Finis-Terrae gallego. Madrid: Editor
particular.

Froeschlé-Chopard, M. H. (2006). Les confréries,

IEglise et la cité, cartographie des
confréries du Sud Est. Actes du colloque

314



de Marseille. Grenoble: Ecole des Hautes
Etudes en Sciences Sociales.

Froeschlé-Chopard, M. H. (2007). Dieu pour tous
et Dieu pour soi. Histoire des confréries
et de leurs images a '’époque moderne.
Paris: L’Harmattan.

Garcia Codron, J. C. (2000). La reconstruccion del
clima en época preinstrumental.
Santander: Universidad de Cantabria.

Garcia Torres, A. (2017). La religiosidad popular
frente a las sequias en la ciudad de
México (1700-1760). Temas
americanistas, 38, pp. 32-56.

Garcia Torres, A. (2021). «Este pais ya no es la
Nueva Espafia, aquella que conquisto
Cortés»: meteorologia adversa y crisis
agricolas en el Valle de México. Revista
de Historia Moderna: Anales de la
Universidad de Alicante (ejemplar
deciado a: Afrontando el desastre: riesgo,
prevencion y gestion de la calamidad en
la Edad Moderna), 39, pp. 189-217.

Garcia Torres, A. (2000). « Justice, infrajustice,
parajustice et extrajustice », Crime,
histoire et sociétés, 4 (1), pp. 103-120.

Garnot, B. (2000a). Justice et société en France
aux XVle, XVIIe et XVIIIe siecles, Paris:
Ophrys.

315



Garnot, B. (2000b). Justice, infrajustice,
parajustice et extrajustice. Crime,
histoire et sociétés, 4 (1), pp. 103-120.

Gozalbes Cravioto, E. y Garcia Garcia, 1. (2007).
La primera peste de los Antoninos (165-
170). Una epidemia en la Roma Imperial.
Asclepio, 59 (1), pp. 7-22.

Gonzdalez Lopo, D. L. (2007). El impacto y las
consecuencias del terremoto de Lisbhoa
en Galicia. In A. Cristina Araujo (orgs.). O
Terramoto de 1755: Impactos histdéricos
(pp. 97-111). Lisboa: Livros Horizonte.

Gonzalez Lopo, D. L. (2008). Sacudidos en los
cuerpos y en las almas. La actividad
sismica en Galicia durante la segunda
mitad del siglo XVIII: un andlisis de sus
efectos materiales y espirituales.
Rudesindus. Misceldnea de arte y de
cultura, 4. pp. 107-140. Gonzélez
Fernandez, M. A. (2000). Las crisis de
subsistencias y epidémicas en las villas
de Vigo y Bouzas (1620-1890). Boletin del
Instituto de Estudios Vigueses, 6, pp. 87-
105.

Gonzalez-Alvarez, R. (2005). Paleoclimatic
evolution of the conditions. Journal of
Marine Systems, 54 (1), pp. 245-260.

316



Lachiver, M. (1991). Les annés de Misére: La
famine au temps du Gran Roi, 1680-1720.
Paris: Fayard.

Le Roy Ladurie, E. (1967). Historie du climat
depuis 'an mil. Paris: Flammarion.

Le Roy Ladurie, E. (2018). Historia humana y
comparada del clima. Ciudad de México:
Fondo de Cultura Econémica.

Lopes, M. A. (1989). Mulleres, espago e
sociabilidade. A transformacdo dos
papéis femininos a luz das fontes
literarias (segunda metade do século
XVIID). Lisboa: Livros Horizonte.

Martin Garcia, A. (2005) Religién y sociedad en
Ferrolterra durante el Antiguo Régimen:
la VOT seglar franciscana. Ferrol:
Concello de Ferrol.

Martin Garcia, A. (2017). La Orden Tercera
Franciscana en la peninsula ibérica: de
sus origenes medievales a su eclosion en
la Edad Moderna. Archivo Ibero-
Americano, 77 (284), pp. 69-97.

Martin Garcia, A. (2021). El franciscanismo
secular en Espafia, Portugal y América
durante la Edad Moderna. Archivo
Ibero-Americano, 81 (292-293), pp. 7-10.

317



Martinez Cortizas, A. y Pérez Alberti, A. (1999).
Atlas climatico de Galicia, Santiago de
Compostela: Xunta de Galicia.

Martinez Leiva, G. (2022). Mariana de Neoburgo,
ultima reina de los Austrias. Vida y
legado artistico. Madrid: Centro de
Estudios de la Europa Hispdanica.

Pérez Garcia, J. M. (1979). Un modelo de sociedad
rural de Antiguo Régimen en la Galicia
costera: la Peninsula de Salnés
(jurisdiccién de la Lanzada) (tesis
doctoral). Universidad de Santiago de
Compostela, Santiago de Compostela,
Espana.

Pierre, A. (1987). Le climat en Europe au Moyen
Age, Paris: EHESS.

Rey Castelao, O. y Rial Garcia, S. (2009). La
historia de las mujeres en Galicia (siglos
XVI-XIX). Vigo: Nigratrea.

Rey Castelao, O. (1999). La Orden Tercera
franciscana en el contexto del
asociacionismo religioso gallego en el
Antiguo Régimen: la VOT de la villa de
Padrén, Archivo Ibero-Americano, 59
(232), pp. 3-48.

Saz Sdnchez, M. A,, Creus Novau, J. y Cuadrats
Prats, J. M. (2004). La Pequefia Edad de
Hielo en Galicia. Reconstruccién de las

318



temperaturas de Labacolla entre los
siglos XVI y XIX. Xeogréfica, 4, pp. 141-
161.

Simiz, S. (2002). Confréries urbaines et dévotion
en Champagne (1450-1830). Villeneuve-
d’Ascq:  Presses  universitaires du
Septentrion.

Vazquez Bello, P. (2021). Mujeres ricas vestidas
de ceniz. La feminizacion de las
fraternidades terciarias franciscanas en
el Noroeste Peninsular, ss. XVII y XIX". As
mulheres nos caminhos da Historia (pp.
180-193). Braga: Universidade do Minho-
ICS.

Vazquez Bello, P. (2023a). Religion y poder. La
Venerable Orden Tercera de San
Francisco en el Noroeste Hispanico.
(Tesis doctoral). Universidad de Santiago
de Compostela, Santiago de Compostela,
Espana.

Véazquez Bello, P. (2023b). Mediacion,
negociacion y acuerdo. La conflictividad
de la Venerable Orden Tercera
franciscana de Galicia en la Edad
Moderna. Los entramados sociales y
politicos en la Edad Moderna (pp. 2905-
2921). Vitoria-Gasteiz-Madrid:

319



Fundaciéon Espafiola de  Historia
Moderna.

Vazquez Bello, P. (2023c). Escandalo, violencia y
mediacién.  Conflictividad en la
Venerable Orden Tercera franciscana de
Galicia en la Edad Moderna. En O. Rey
Castelao, A. Rodriguez Lemos, P. Vazquez
Bello; D. Mena Acevedo, et alii. (eds.).
Conflictos y resistencias en la Edad
Moderna. De los hechos a las palabras
(pp. 327-366). Santiago de Compostela:
Ed. Alvarellos.

Vedia y Goossens, E. (1845). Historia y
descripcion de la ciudad de la Corufia. A
Corufia: Imprenta de Domingo Puga.

Vide, J. M. y Barriendos, M. (1995). «The use of
rogation ceremony records in climatic
reconstructions; a case study from
Catalonia (Spain)», Climatic Change, 30
(2), pp. 201-222.

Virgil, M. (1986). La vida de las mujeres en los
siglos XVI-XVII. Madrid: Siglo XXI

320



Actores, objetos y representaciones:
aportes para una historia de la temprana
modernidad europea (siglos XVI-XVIII)
reune estudios que, desde diversas
disciplinas y enfoques, invitan a repensar la
Europa moderna atendiendo a la interaccion
entre sujetos, practicas culturales vy
dispositivos simbolicos.

El volumen propone una mirada amplia y
plural sobre los siglos XVI al XVIII,
explorando como narrativas, saberes vy
materialidades configuraron experiencias y
visiones del mundo.

En su conjunto, el libro ofrece una
aproximacion dinamica y multifacética a la
temprana modernidad europea, revelando
los vinculos entre representaciones,
practicas y actores que dieron forma a un
mundo en continua redefinicion.

917898781112398




	Presentación
	Primera parte
	Narrativas, imágenes y representaciones
	Capítulo 1
	El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como problemática histórica en el Medievalismo
	Capítulo 2
	El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon
	Capítulo 3
	De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605)
	Segunda parte
	SABERES Y DISCURSOS
	Capítulo 4
	DEMONÓLOGOS, MUJERES Y BRUJAS: UN ENCUENTRO MODERNO
	Capítulo 5
	La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José de Barcia y Zambrana
	Tercera parte
	Objetos, agencias
	y prácticas de los actores
	Capítulo 6
	La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)
	Capítulo 7
	La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591)
	Capítulo 8
	Resistencias religiosas. Una nueva lectura sobre las rogativas de la Venerable Orden Tercera franciscana del Reino de Galicia en la Edad Moderna



