
ACTORES, OBJETOS Y
REPRESENTACIONES:
APORTES PARA UNA

HISTORIA DE LA TEMPRANA
MODERNIDAD EUROPEA

(SIGLOS XVI-XVIII)

 FACUNDO ROCA, 
GASTÓN GARCÍA, 

JAVIER CHIMONDEGUY
Y NAHUEL VASSALLO

(EDITORES)



ACTORES, OBJETOS Y 
REPRESENTACIONES: APORTES 

PARA UNA HISTORIA DE LA 
TEMPRANA MODERNIDAD 

EUROPEA (SIGLOS XVI-XVIII) 
 

Facundo Roca, Gastón García,  
Javier Chimondeguy y Nahuel Vassallo  

(Editores) 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

GRUPO DE INVESTIGACIÓN Y ESTUDIOS MEDIEVALES  
FACULTAD DE HUMANIDADES  

UNIVERSIDAD NACIONAL DE MAR DEL PLATA  
 

2025 



 

 

 

 

ACTORES, OBJETOS Y 
REPRESENTACIONES: APORTES 

PARA UNA HISTORIA DE LA 
TEMPRANA MODERNIDAD 

EUROPEA (SIGLOS XVI-XVIII) 

 

 

 

 



 

Actores, objetos y representaciones: aportes para una historia de la 
temprana modernidad europea siglos XVI-XVIII / Federico J. Asiss-
González... [et al.]; Coordinación general de Javier Chimondeguy... [et al.]. - 
1a ed. - Mar del Plata: Universidad Nacional de Mar del Plata, 2025. 
 
Libro digital, PDF 
Archivo Digital: descarga y online 
ISBN 978-987-811-239-8 
 
1. Historia. 2. Historia Medieval. I. Asiss-Gonza?lez, Federico J. II. 
Chimondeguy, Javier, coord. 
CDD 939 

 
 

Edición, diseño y maquetación: Ma. Emilia García Miranda 
(maria.garcia.294@unc.edu.ar)  
 
 

Imagen tapa: Scholar sharpening a quill pen (1633). Óleo sobre tabla, 25,5 x 20,5 
cm (10 x 8 pulgadas). Leiden Collection, Nueva York. Tomada de: 
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/08/Gerrit_Dou_-
_Scholar_sharpening_a_quill_pen.jpg  
 
 

Mar del Plata: Universidad Nacional de Mar del Plata, Facultad de Humanidades, 
Centro Interdisciplinario de Estudios Europeos, Grupo de Investigación y 
Estudios Medievales. 
 

ISBN: 978-987-811-239-8 
 

El presente libro fue sometido a un proceso de evaluación académica interna y 
externa. 
 
 

 
  

 
 

 
 

 
 
 

mailto:maria.garcia.294@unc.edu.ar
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/08/Gerrit_Dou_-_Scholar_sharpening_a_quill_pen.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/08/Gerrit_Dou_-_Scholar_sharpening_a_quill_pen.jpg


 

 

ÍNDICE 

PRESENTACIÓN (Facundo Roca, Gastón García, 
Javier Chimondeguy y Nahuel Vassallo) ................ 1 
 
PRIMERA PARTE. NARRATIVAS, IMÁGENES Y 

REPRESENTACIONES.............................................................. 14 
Capítulo 1. El ser anfibio. Una 
aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 
(Federico J. Asiss-González) ............................ 15 

Capítulo 2. El rejuvenecimiento de Esón en 
los grabados de Rusconi y Salomon (Melina 
Soledad Zeiter) ................................................... 49 

Capítulo 3. De aquella sátira pintada, de los 
pecados y desvaríos de los hombres: El 
estilo macarrónico en la interpretación de 
José de Sigüenza a la obra del Bosco en la 
Historia de la Orden de san Gerónimo 
(1605) (Ricardo Alberto Araya Reinoso) ...... 90 

 
SEGUNDA PARTE. SABERES Y DISCURSOS .................. 131 



 

Capítulo 4. Demonólogos, mujeres y brujas: 
un encuentro moderno (Nara Barrozo 
Witzler) .............................................................. 132 

Capítulo 5. La pastoral del miedo en el 
Reino de Granada: los sermones de José de 
Barcia y Zambrana (Andrea Arcuri) ......... 173 

 
TERCERA PARTE. OBJETOS, AGENCIAS Y PRÁCTICAS DE 

LOS ACTORES…………………………………………………200 
Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: 
ornamentación y mobiliario para la vida 
cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
(María López Alcaide) .................................... 201 

Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la 
embajada Tenshô (1582-1591) (Sara María 
Arias Gómez) .................................................... 235 

Capítulo 8. Resistencias religiosas. Una 
nueva lectura sobre las rogativas de la 
Venerable Orden Tercera franciscana del 
Reino de Galicia en la Edad Moderna (Pablo 
Vázquez Bello) .................................................. 272 



Presentación. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea 
desde sus actores, objetos y representaciones 

 

 

 1 

PRESENTACIÓN 
APORTES PARA UNA HISTORIA DE LA 
TEMPRANA MODERNIDAD EUROPEA 

DESDE SUS ACTORES, OBJETOS Y 
REPRESENTACIONES 

 

Facundo Roca 
Gastón García 

Javier Chimondeguy 
Nahuel Vassallo 

 

Este libro reúne un conjunto de trabajos que 
fueron presentados en el marco del III 
Workshop Internacional “Actores, objetos y 
representaciones en la Temprana Modernidad 
(ss. XV-XVIII)”, realizado en la ciudad de Tandil, 
en la Universidad Nacional del Centro de la 
Provincia de Buenos Aires, en el mes de octubre 
de 2023. 

Al igual que la reunión científica y el 
proyecto académico que le dieron origen, este 
volumen da lugar a la confluencia de 
investigadores y líneas de investigación que 
abordan distintas aristas del complejo 
entramado social y cultural que caracterizó al 
mundo temprano-moderno occidental. Por lo 



Presentación. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea 
desde sus actores, objetos y representaciones 

 

 

 2 

cual, expone tanto la diversidad y la 
complejidad de temáticas que, desde las últimas 
décadas, han caracterizado a los estudios de 
especialidad sobre el período, como así también, 
el amplio repertorio documental que funge 
como puerta de entrada al conocimiento 
histórico de los siglos XVI a XVIII. 

En esta línea, los trabajos que 
conforman este volumen han sido elaborados 
por investigadores de distintas casas de altos 
estudios de Argentina, España y Brasil. En ellos 
se abordan diversas problemáticas culturales, 
políticas, religiosas, de género y del mundo de 
las ideas. Los autores instrumentan propuestas 
teóricas y metodológicas que abrevan en los 
renovados marcos explicativos de la 
historiografía sobre la temprana modernidad, 
que establecen un análisis diacrónico de 
problemáticas históricas en los territorios 
europeos, teniendo en cuenta la circulación y las 
conexiones entre los distintos espacios, sus 
actores sociales y los artefactos culturales. 
Asimismo, la difusión de estos trabajos apunta a 
realizar una contribución a la promoción de la 
discusión teórica e historiográfica sobre las 
temáticas abordadas, como así también, al 



Presentación. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea 
desde sus actores, objetos y representaciones 

 

 

 3 

conjunto de los debates vigentes sobre este 
periodo histórico y sus problemas de análisis. 

La obra está organizada en tres partes: 
la primera, Narrativas, imágenes y 
representaciones, marca el inicio del recorrido 
entre los tiempos bajomedievales y los primeros 
años del siglo XVII.  
 

En el primer capítulo, Federico Assis-
González (Universidad Nacional de San Juan - 
CONICET), plantea una reflexión epistemológica 
y metodológica para el estudio de los mundos 
medievales, atravesada por la propuesta de 
romper con el binomio verdad/falsedad. El autor 
resalta el hecho de que los seres humanos son 
como anfibios, puesto que habitan el mundo real 
y el ficcional. Al mismo tiempo, analiza  la 
historia como una forma de ficción y de 
narración de los hechos. Destaca la relevancia 
que tiene la ficción y cómo en la Edad Media, la 
noción de verdad era diferente a la nuestra ya 
que esta no era entendida como una falsedad, 
sino como una vía legítima de acceder al 
conocimiento, y en última instancia, a la 
divinidad.   



Presentación. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea 
desde sus actores, objetos y representaciones 

 

 

 4 

El segundo capítulo, escrito por Melina 
Zeiter (Universidad Nacional del Litoral - 
CONICET) aborda uno de los episodios del mito 
de Medea, “El rejuvenecimiento de Esón”, a 
través de algunos de los grabados más populares 
que difundieron esta escena en el siglo XVI, 
realizados por Giovanni Antonio Rusconi en Le 
Transformationi de Ludovico Dolce (1553) y 
Bernard Salomon en las ediciones en francés 
(1557) e italiano (1559) de las Metamorfosis. El 
texto realiza una caracterización de las obras de 
ambos grabadores con el objetivo de identificar 
sus similitudes y diferencias, como así también, 
realizar un cotejo con los textos que ilustraron. 
En este sentido, el análisis indaga en las 
innovaciones iconográficas que se produjeron 
en relación con representaciones que habían 
circulado previamente sobre el evento narrado 
en el mito ovidiano, al tiempo que profundiza en 
las transformaciones interpretativas de la figura 
de Medea en el contexto social y cultural del 
siglo XVI. 

En el tercer y último capítulo de esta 
primera parte, Ricardo Araya Reinoso 
(Universidad Nacional de San Juan - CONICET) 
propone un análisis de la Historia de la Orden de 



Presentación. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea 
desde sus actores, objetos y representaciones 

 

 

 5 

san Gerónimo (1605), de José de Sigüenza, a 
partir de su discurso XVII, dedicado a las 
pinturas del Escorial. Allí, el autor indaga en la 
vinculación entre la obra poética de Merlín 
Cocayo (seudónimo de Teófilo Folengo) y la 
producción pictórica de El Bosco. 

El autor se plantea una introducción al 
análisis hermenéutico centrado en la 
intertextualidad poético-pictórica, en pos de 
indagar en los modos de ver, pensar y 
comprender el mundo atravesados por ese 
cruce, comprensible a través del diálogo entre 
los diferentes agentes intervinientes en el 
proceso interpretativo y en un contexto 
histórico específico. 

A partir del análisis de Sigüenza se 
plantea, justamente, abordar las tramas 
constitutivas de prácticas sociales que, relativas 
a la contemplación de imágenes en el entorno 
cortesano escurialense, aportan algunas claves 
interpretativas sobre la construcción de los 
sentidos de lo macarrónico, lo ridículo, el humor 
y lo satírico, entre otros, a través de la llave 
interpretativa aportada por la figura de la 
Phantasia. 



Presentación. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea 
desde sus actores, objetos y representaciones 

 

 

 6 

Las coordenadas de la segunda parte 
de este libro, titulada Saberes y discursos, están 
situadas en los siglos XVI y XVII, y transcurren 
por distintos espacios de la Península Ibérica, 
focalizándose en aspectos confesionales y 
disciplinantes. 

El capítulo 4, escrito por Nara Barrozo 
Witzler (Universidade Estadual de Campinas), 
analiza el discurso demonológico en las regiones 
navarra y aragonesa durante los siglos XVI y 
XVII, concentrándose especialmente en los 
tratados de fray Martín de Castañega, Pedro 
Ciruelo y Gaspar Navarro. Luego de un sucinto 
repaso de las perspectivas historiográficas 
desde las que se posiciona la autora, se estudian 
no sólo las aproximaciones de estos tratadistas a 
las nociones de superstición y pacto demoníaco, 
sino también las representaciones en torno a la 
mujer-bruja que emergen de ellos. A su vez, 
Barrozo Witzler propone una lectura de este 
discurso en relación con otros tratados 
coetáneos de comportamiento (tales como 
aquellos de los frailes Joseph de Jesús María y 
Juan de la Cerda) que ponen el foco 
especialmente en la conducta femenina y los 
roles de género asignados, concentrándose en 



Presentación. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea 
desde sus actores, objetos y representaciones 

 

 

 7 

las características que éstos atribuían a las 
mujeres acusadas de practicar el crimen 
imaginario de brujería. 

El capítulo 5, a cargo de Andrea Arcuri 
(Universidad de Granada), estudia la pastoral 
del miedo a través de un análisis de ciertos 
sermones de José de Barcia y Zambrana, 
publicados en el quinto tomo de su Despertador 
Christiano hacia finales del siglo XVII. En su 
estudio, Arcuri realiza una lectura 
contextualizada de esta literatura homilética, 
dando cuenta no sólo del contenido de esta 
oratoria sagrada, sino también de los posibles 
efectos que ésta buscaba suscitar en la feligresía 
del Reino de Granada. El marco interpretativo 
de la confesionalización y el disciplinamiento 
social, que se desplegaron en el catolicismo 
postridentino, le proporciona algunas ideas 
sustanciales para la comprensión de la retórica 
del miedo que este canónigo de la Abadía del 
Sacromonte empleaba en sus sermones con el 
objetivo de establecer una estrecha relación 
causal entre pecado y punición divina, instando 
a la población a la penitencia y la confesión 
como formas de aplacar la ira de Dios que se 
manifestaba en una serie de calamidades entre 



Presentación. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea 
desde sus actores, objetos y representaciones 

 

 

 8 

las que se contaban la sequía, las plagas e 
incluso la peste. 

Finalmente, la tercera parte de esta 
obra, Objetos, agencias y prácticas de los actores, 
se centra en análisis de casos que van desde el 
siglo XVI al XVIII especialmente en el escenario 
europeo, pero desde una perspectiva que 
introduce la dimensión global y de la circulación 
de prácticas y discursos.   

El primer capítulo de esta última 
sección, a cargo de María López Alcaide 
(Universidad de Castilla-La Mancha), explora el 
entramado social, cultural y económico de la 
villa de Almagro a comienzos del siglo XVII, a 
partir de un minucioso análisis de su cultura 
material. A través del estudio de las cartas de 
dote y arras provenientes de los protocolos 
notariales de la villa, la autora indaga en la 
conformación de los patrimonios familiares, en 
la circulación y distribución de distintos tipos de 
bienes, así como en las pautas de consumo 
predominantes en esta población rural del área 
manchega. De esta forma, la combinación de 
métodos y perspectivas permite abrir nuevos 
interrogantes con respecto a la historia de la 



Presentación. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea 
desde sus actores, objetos y representaciones 

 

 

 9 

cultura material y la vida cotidiana en las áreas 
rurales de la península. 

A continuación, el estudio de Sara 
María Arias Gómez (Universidad de Castilla-La 
Mancha) analiza el recorrido de la embajada 
Tenshô desde Japón, su visita a las distintas 
ciudades europeas y su regreso al país asiático. 
La embajada, un proyecto del jesuita Alessandro 
Valignano, tenía como objetivo llevar jóvenes 
cristianos japoneses a Europa para facilitar la 
evangelización de las tierras niponas y, al 
mismo tiempo, acercar la cultura japonesa a los 
europeos. La autora relata el viaje y establece 
algunas conclusiones en torno a los éxitos y 
fracasos de la misión, y analiza las vicisitudes de 
los encuentros y desencuentros entre los 
europeos y japoneses, así como la situación 
cambiante en Japón con respecto a la 
evangelización.  

En el último capítulo, Pablo Vázquez 
Bello (Universidad de Santiago de Compostela) 
analiza la práctica de las rogativas en el marco 
de la Venerable Orden Tercera de San Francisco 
del Reino de Galicia, a lo largo del período 
temprano-moderno. A través de una minuciosa 
indagación de los fuentes y a partir de un amplio 



Presentación. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea 
desde sus actores, objetos y representaciones 

 

 

 10 

repertorio documental, el autor constata que las 
rogativas no sólo constituían una método 
propicio para apaciguar o contrarrestar 
catástrofes y calamidades naturales, sino que 
también podían convertirse en un arma política 
y un medio útil para expresar la protesta o 
descontento de la propia congregación frente a 
circunstancias indeseadas o desfavorables. En 
efecto, como demuestra Vázquez Bello, las 
fraternidades podían hacer un uso instrumental 
de estas ceremonias y prácticas devocionales, 
especialmente cuando se trataba de defender 
sus tradicionales privilegios e indulgencias. 
 
 

Este volumen constituye una 
continuidad, signada por la publicación previa 
del libro  Prácticas, discursos y 
representaciones: aportes para una historia de 
la temprana modernidad entre Europa y 
América (ss. XVI-XIX) (Ediciones de la FaHCE, 
2025). Como tal, pretende promover la difusión 
y consolidar el espacio de trabajo conjunto de un 
grupo de investigadores en formación que, 
desde hace ya más de seis años, ha comenzado a 
articular intereses y proyectos comunes en 



Presentación. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea 
desde sus actores, objetos y representaciones 

 

 

 11 

distintas instancias. A partir de una pluralidad 
de pertenencias académicas e institucionales, se 
ha puesto en valor el diálogo y el intercambio 
entre líneas de trabajo y áreas específicas dentro 
del campo historiográfico. 

Asimismo, esta publicación y el evento 
científico del que surge es el resultado de un 
conjunto de apoyos institucionales y personales 
de los cuales los autores y compiladores 
queremos dar cuenta. En primer término, a las 
instituciones que han permitido la organización 
del Workshop con periodicidad bianual cuyo 
objetivo es convocar e interpelar a 
investigadores de muy variada pertenencia 
institucional y perspectivas de trabajo: el Centro 
de Estudios Sociales de América Latina (CESAL), 
perteneciente a la Facultad de Ciencias 
Humanas de la Universidad Nacional del Centro 
de la Provincia de Buenos Aires, centro asociado 
a la Comisión de Investigaciones Científicas de la 
Provincia de Buenos Aires, espacio que acogió la 
edición del Workshop que dio lugar a este 
volumen; el Centro de Estudios de Sociedades 
Precapitalistas (CESP) y el Centro de Historia 
Argentina y Americana (CHAyA), pertenecientes 
ambos al Instituto de Investigaciones en 



Presentación. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea 
desde sus actores, objetos y representaciones 

 

 

 12 

Humanidades y Ciencias Sociales (IDIHCS, 
UNLP-CONICET) y vinculados a la Facultad de 
Humanidades y Ciencias de la Educación de la 
Universidad Nacional de La Plata; al 
Departamento de Historia (FaHCE, UNLP), como 
así también, a sus autoridades; y al Grupo de 
Investigación y Estudios Medievales (GIEM-
UNMDP) y sus autoridades, que se han sumado 
como institución oraganizadora de las nuevas 
ediciones del Workshop y editan el presente 
volumen. 

El evento contó con el aval académico 
de un prestigioso conjunto de investigadores de 
universidades de Argentina, España, Italia y 
Brasil, que confiaron en nuestro trabajo y 
apoyaron su realización: Andrea Reguera 
(Universidad Nacional del Centro de la Provincia 
de Buenos Aires, CONICET), Rafael M. Pérez 
García (Universidad de Sevilla), Michaela 
Valente (Sapienza Università di Roma), Manuel 
Fernández Cháves (Universidad de Sevilla), 
Manuela Bragagnolo (Università degli Studi di 
Trento, Max-Planck-Institut für 
Rechtsgeschichte und Rechtstheorie), Manuel 
Herrero Sánchez (Universidad Pablo de 
Olavide), Carlos Birocco (Universidad 



Presentación. Aportes para una historia de la temprana modernidad europea 
desde sus actores, objetos y representaciones 

 

 

 13 

Pedagógica  Nacional), David Martín López 
(Universidad de Castilla-La Mancha), Massimo 
Cattaneo (Università degli Studi di Napoli 
Federico II), Fernanda Molina (Universidad de 
Buenos Aires, CONICET)), Francisco J. Moreno 
Díaz del Campo (Universidad de Castilla-La 
Mancha), Natalia Maillard Álvarez (Universidad 
Pablo de Olavide), Fabián A. Campagne 
(Universidad de Buenos Aires), Margarita Eva 
Rodríguez (Universidad Autónoma de Madrid), 
Maximiliano Mac Menz (Universidade Federal 
de São Paulo), Ignacio Atienza Hernández 
(Universidad Autónoma de Madrid), Emir 
Reitano (Universidad Nacional de La Plata), 
Osvaldo Víctor Pereyra (Universidad Nacional 
de La Plata) y Gerardo Fabián Rodríguez 
(Universidad Nacional de Mar del Plata, 
Academia Nacional de la Historia, CONICET). 

          
  
                



 

 

 14 

 
 
 
 
 
 
 

Primera parte 
NARRATIVAS, IMÁGENES Y REPRESENTACIONES 

 
 

 

 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 15 

CAPÍTULO 1 
EL SER ANFIBIO. UNA APROXIMACIÓN 
A LA FICCIÓN COMO PROBLEMÁTICA 

HISTÓRICA EN EL MEDIEVALISMO 
 

Federico J. Asiss-González 
Universidad Nacional de San Juan  

CONICET  
Universidad Nacional de Mar del Plata 

 

Introducción 

Me gustaría que estas páginas sirvieran para 
retomar un diálogo sobre la ficción, 
particularmente en su faceta narrativa, dentro 
del campo de las Humanidades y, 
especialmente, en el de la Historia. Hablo de 
retomar, pues no es un tema nuevo sino un 
invitado bastante recurrente en las reflexiones 
epistemológicas de la Historia; cuya 
familiaridad, sin embargo, no ha logrado hacer 
cesar la incomodidad que genera al presentarse. 
Pero, contra lo que podríamos pensar, un 
invitado incómodo, si sabemos capitalizarlo, nos 
enriquecerá más de lo que nos arruinará la 
jornada. Para ello, sólo debemos buscar la raíz 
de esa sensación, encontrar qué aspecto oculto 
de nosotros pone en evidencia ese encuentro.  



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 16 

En principio, podría parecer que la 
ficción nada tiene que hacer en una reflexión 
epistemológica de una ciencia, porque, aunque 
pueda decir grandes verdades, corresponde a un 
plano distinto. Así, a diferencia de las artes que 
utilizarían la ficción para crear un mundo 
conveniente a sus argumentos, es decir, eficaz; 
la ciencia ha de lidiar con una realidad 
indiferente, ajena a la voluntad del sujeto. Estas 
afirmaciones bien podríamos encontrarlas, sin 
demasiado trabajo, en boca tanto de científicos 
naturales como sociales. 

Palabras concluyentes que, sin 
embargo, no logran conjurar el peligroso vértigo 
de aproximarse a la ficción. Esto ocurre porque, 
cada vez, es más evidente que nuestro acceso a 
aquello que entendemos por lo real se da gracias 
y no a pesar de la ficción en su forma narrativa. 
La realidad, aún en sus manifestaciones más 
deshumanizadas, se humaniza en el mismo acto 
de conocer: conocer siempre resulta un acto de 
narración. En “¿Narrar o describir?: A propósito 
de la discusión sobre naturalismo y formalismo” 
(1936), Georg Lukács señalaba que la narración, 
al no poder abarcarlo todo, se reduce a un 
número finito de aspectos de una cosa que 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 17 

resultan importante desde el punto de vista de 
su función particular en la concreta acción 
humana en que aparece (Lukács, 1966, p. 191). 
Conocer demanda poner en relato, narrar 
conlleva la simplificación de variables; o, en 
otras palabras, conocer ficciona la realidad al 
imponer una narración ajena a los hechos 
estudiados. 

En este punto, nos hemos alejado 
bastante de la ficción aristotélica, que por su 
función mimética quedaba en una relación de 
copia respecto de un original, constituido por lo 
real. Había en ello una jerarquización en la cual 
la realidad debía primar siempre sobre la 
ficción. Hoy sabemos que “el mundo de la ficción 
no es más ni menos real, es real de otra manera” 
(Maurette, 2021, p. 146). Real porque tiene 
influencias en nuestros comportamientos a 
nivel individual y social, produciendo efectos en 
el mundo concreto o externo a la mente. Esto es 
posible debido a que los humanos tenemos un 
vínculo especial con la ficción, derivado de 
nuestra condición de seres narrativos; esto nos 
convierte en seres anfibios, habitantes 
simultáneos de esas dos esferas constitutivas del 
mundo. 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 18 

Sin embargo, para el sentido común, lo 
que denominamos realidad, aquel compuesto de 
objetos con existencia y dinámicas ajenas tanto 
a nuestra voluntad como a nuestra consciencia, 
continúa pareciendo un referente mucho más 
sólido, permanente y universal para anclar los 
saberes. Su rotundidad ante nuestras 
conciencias se sostiene en el plano de la 
evidencia. La cual posee la fuerza suficiente 
para presentar incontrastables unos eventos, 
logrando con ello reducir nuestra comprensión 
al descubrimiento de unas reglas preexistentes 
que regulan aquel fenómeno. No obstante, esta 
contundencia pre-reflexiva no es privativa de lo 
real. La ficción sólo es efectiva cuando demanda 
para sí este mismo tratamiento.  

La epojé o suspensión del juicio es 
condición necesaria para poder disfrutar de 
artes como el teatro o la literatura. Todo relato 
parte de unas condiciones previas que debemos 
dar por válidas si deseamos comprender los 
sucesos que se desplegarán. Aceptamos unas 
reglas de conducta, unos modos de 
interaccionar, un orden del mundo como 
evidentes; pero, luego no somos capaces de 
desprendernos del todo de ese mundo mental 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 19 

cuando regresamos al plano real, cotidiano. 
Empezamos fácilmente a ver fenómenos en la 
realidad que únicamente somos capaces de 
identificar porque fueron nominados en la 
ficción. Indudable es que la ficción precisa de 
elementos de la esfera de lo real para anclar sus 
metáforas y construir sus relatos, pero también 
lo real se ordena, explica y justifica, así como se 
significa, a partir de nociones que son de un 
orden no-real con capacidad de generar efectos 
sobre lo real. 

La permeabilidad es la característica 
principal de los ámbitos de la realidad humana. 
Las culturas son anfibias; habitan, al menos, en 
dos dimensiones con fronteras porosas: mundo 
percibido y mundo eidético. Pero, no lo 
olvidemos, nunca estamos absolutamente en 
ninguno de los dos, quizás porque ninguno de 
los dos puede existir sin el otro, al menos en 
términos de consciencia humana. En 
consecuencia, somos entes bidimensionales y 
anfibios que no sólo vivimos en dos 
dimensiones, sino que necesitamos de ambas 
para subsistir. Incluso, convendría no pensar en 
la ficción como un elemento, una sustancia más 
o menos presente en nuestras existencias, sino 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 20 

como una capacidad, un ejercicio del 
pensamiento que establece los límites de lo 
pensable, es decir, de lo posible.  

En términos absolutos, la ficción 
narrativa posee una capacidad ilimitada de 
mundos posibles, de alteridades, pero no todas 
se manifiestan en la misma época ni son 
transmitidas al futuro. Como apunta Bruner 
(2013, pp. 77-78), la bifurcación permanente del 
relato nos paralizaría por la inherente 
imposibilidad de procesar posibilidades 
simultáneas ad infinitum. La metáfora literaria 
o los relatos que cada época genera y consume 
funcionan como amortiguadores semióticos 
que, sin disolver del todo las tradiciones, lo 
establecido e institucionalizado que define los 
límites de lo real, posibilita un acto poiético 
movilizador del horizonte de lo posible y lo 
pensable, habilitando acciones, naturalizando 
fenómenos que pasan a incardinarse en lo real, 
transformándolo en ese mismo acto sin romper 
el basamento de convenciones en que nos 
paramos. 
 

 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 21 

¿De qué hablamos cuando hablamos de 
ficción? 
La ficción está en nuestras vidas, pero no todo 
en ella lo es. Considero que éste es un buen 
punto de partida para reflexionar al respecto. Si 
la entendemos de un modo hipertrófico, en 
donde todo sea ficción, acabaremos en una 
categoría, cuando menos, ineficaz. Si todo es 
ficción, nada lo es realmente. No debemos pasar 
por alto que hay uno o, quizás mejor aún, varios 
conjuntos o sistemas de externalidades a 
nuestra consciencia que interactúan con ella. A 
esto hemos dado tradicionalmente el nombre de 
realidad, el campo de las cosas (res) en tanto 
tales. Pero, nuestra existencia excede 
ampliamente este plano, incluyéndose en uno 
más abarcador que podríamos denominar 
cotidianeidad para diferenciarlo de aquel. 

Ese otro mundo, que no es el de las 
cosas stricto sensu, es el que funda la ficción, 
poblado de figuras del pensamiento, que no 
deben confundirse con ideas platónicas. No 
estamos hablando aquí de categorías 
apriorísticas del pensamiento o entes perfectos, 
cognoscibles a través de sus manifestaciones 
imperfectas en el plano sensible; por el 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 22 

contrario, se trata de figuras creadas por la 
ficción a partir de una narratividad, entramadas 
en un lenguaje que hace posible la particular 
configuración cerebral de la que disponemos los 
humanos. Al hablar de ficción y figuras unas 
líneas atrás procuramos introducir un matiz 
conceptual ya señalado por Gerard Genette 
(2004): la figura es el producto del acto de 
ficción. Entender la ficción en estos términos 
pone en evidencia su maquinaria para producir 
un encuadre de lo real (Caïra, 2016; Goffman, 
1991) o un régimen del relato —régime du 
récit— (Foucault, 1994) capaz de definir, coartar, 
delimitar lo pensable y, consecuentemente, el 
horizonte de lo posible. No debemos olvidar que 
el dispositivo ficcional, acorde con Patrick 
Boucheron (2017), se constituye y opera en una 
tensión permanente entre lo real, que se imita, y 
el pensamiento. Proceso que siempre ocurre por 
fuera del binomio verdad-falsedad; este último 
se estructura dentro y a partir de una episteme 
o régimen del relato, es decir, a partir de un acto 
ficcionalizante previo. 

El pensamiento, por medio del acto 
ficcional, produce modelos del mundo, los 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 23 

inventa, en su sentido etimológico, haciéndolos 
existir sólo después de su figuración mental. 
Estos modelos se presentan frente a lo 
infinitamente complejo y pluricausal de lo real 
como simples, parciales y reductibles; rasgos 
que antes de ser una limitación o una marca de 
inferioridad frente a lo real es su condición de 
posibilidad. Sin limitar las variables de análisis 
y delimitar los contornos de su parcialidad sería 
imposible articular una narración lógica que 
concatene elementos de forma causal. 

Una vez constituida, esa cosmovisión 
se difunde socialmente como un macromodelo 
semiótico, materializado y objetivado en un 
abanico de prácticas y discursos (religioso, 
científico, filosófico, literario); los cuales utilizan 
el potencial de la narrativa para persuadir al 
receptor a través de un efecto del discurso que 
elimina el azar y la contingencia de lo real. Este 
borramiento es condición necesaria para que 
logren significar los eventos (Wolf, 2008, pp. 171-
172). Pero la narrativa, para Rudrum, sería 
también performativa de un modo distinto, no 
sólo por sus efectos perlocutivos, sino por las 
convenciones que determinan su uso. Acorde 
con este investigador, lo narrativo no es una 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 24 

condición sustancial u óntica del texto. La 
identificación de un texto como narrativo, en 
contraste, vendría de unas convenciones 
sociales compartidas; las que condicionan los 
usos del discurso. De este modo, se emparenta la 
condición narrativa con la ficcional de un 
discurso, pues ambas estarían 
sobredeterminadas por unas convenciones 
acerca de su uso y recepción. La ficcionalidad de 
un texto le sobreviene desde el exterior. En esta 
línea, Marie-Laure Ryan (2006) ha señalado que 
no es posible descubrir la ficcionalidad 
indefectiblemente entre las palabras que 
componen un texto. Pero, su determinación 
contextual es clave, en tanto que entender un 
texto como ficción condiciona la lectura y el uso 
que una sociedad hará de él, determinando sus 
efectos y proyecciones. 

Entonces, existe una catalogación 
externa de un texto como ficción que condiciona 
sus posibilidades de lectura; y, sin embargo, la 
presencia de la ficción no se agota en este plano. 
También está presente en la poiesis de la 
realidad significada que habitamos; es decir, 
actúa inexorablemente en el plano del 
pensamiento. La ficción opera con elementos de 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 25 

la realidad, para ir más allá de ella. Por eso 
mismo, se mueve en un registro diferente al de 
lo verdadero y lo falso. Mucho del potencial de 
la narrativa, a nivel evolutivo, se cifra en las 
posibilidades que la ficción brinda al cerebro 
humano. Gracias al lenguaje, sobre este órgano, 
se soporta la mente metarrepresentacional, a 
partir de la cual concebimos y comprendemos 
las nociones de pasado, presente y futuro, a la 
vez que logramos empatizar. Las ficciones, 
acorde con Brian Boyd (2009), posibilitan que 
cada individuo se enriquezca con una variedad 
de experiencias humanas, de vidas diversas, sin 
necesidad de vivirlas en persona. Aprender de 
las posibilidades de lo humano sin asumir un 
riesgo, en ocasiones vital, aventajó 
biológicamente a nuestra especie (Nigan, 2012). 

Pero ello no habría sido posible sin el 
desarrollo del lenguaje y de su aplicación en 
juegos sofisticados, comunes en los primates, 
que dieron origen a la capacidad de narrar y a la 
emergencia de ficciones (Boyd, 2018). El cerebro 
creó el lenguaje y la narrativa, pero la cognición 
acabó modelada por estos (Don, 2015). Los seres 
humanos nos encontramos para intercambiar 
historias, y con ellas experiencias, fortaleciendo 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 26 

las relaciones comunitarias. Pero el interés que 
manifestamos hacia los relatos va más allá de un 
mero divertimento. Volcar información en un 
relato fue una forma económica y eficiente de 
garantizar su conservación y reproducción. Los 
relatos más ampliamente transmitidos fueron 
los que aportaron información relevante para 
una comunidad, especialmente en un ámbito: 
predecir sus conductas a través de la empatía 
(Han y Northoff, 2008). 

En base al potencial cerebral, cada 
comunidad humana desarrolló unas facetas que 
dieran mejor respuesta a su contexto. En 
consecuencia, cada sociedad y cultura habría 
generado los modelos narrativos que mejor 
dieran cuenta de su cosmovisión y organización 
comunitaria. Sin embargo, partiendo de ese 
punto de acuerdo, los narratólogos se dividieron 
entre aquellos que entienden que, a pesar de sus 
variaciones, la condición narrativa de un texto 
se define por sus características internas; y los 
que ven en la pragmática del discurso la clave 
para delimitar lo narrativo. Entre estos últimos, 
David Rudrum (2005; 2006) recuperó la noción 
de juego de lenguaje acuñada por Ludwig 
Wittgenstein para reflexionar sobre la 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 27 

efectividad de las definiciones estructurales y 
semióticas de lo narrativo como una 
representación de eventos asincrónicos, 
factuales o ficcionales, que no se pueden deducir 
lógica ni causalmente uno del otro (Prince, 
2018).  

Rudrum considera que esta definición, 
más que errónea, es imprecisa. Dado que 
algunos discursos no narrativos podrían encajar 
en esos mismos límites, la considera ineficiente. 
Por este motivo, propone enfocarse en el uso y 
en el contexto donde se inserta el discurso; pues 
es allí donde se determina su condición 
narrativa, a través de un juego de lenguaje en el 
que el emisor y el receptor comparten un 
número de reglas. Rudrum entiende que la 
narración, más allá de contar el desarrollo de 
unos eventos, tiene siempre un propósito. El 
narrador echa mano de unos recursos retóricos, 
de unas reglas y temas socialmente aceptados y 
compartidos para conseguir interesar al 
oyente/lector; así, al atraerlo, se propone 
someter al receptor del mensaje a la lógica 
impuesta por la narración, obteniendo de él lo 
que desea a través de la persuasión. En 
consecuencia, para Rudrum un discurso que no 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 28 

coincida con las lógicas y reglas sociales no será 
tomado por el receptor como narrativo, a pesar 
de que sus características internas así lo 
indiquen. 

 
La Historia entre lo ficticio y lo real 
La realidad es un problema, especialmente para 
las ciencias. Toda ciencia habla de la realidad, al 
menos de una parte de ella. Conocer, como ya 
hemos dicho, implica realizar un recorte de lo 
real al que se puede problematizar y al cual es 
posible darle un orden. Orden limitado el de las 
ciencias, ante el que la realidad se muestra 
siempre caótica en su pluricausalidad, ajena a 
nuestros deseos humanos de orden y sentido. Lo 
real permanece indiferente e irreductible a una 
causalidad, inagotable para cualquier teleología. 
Ante la mirada escudriñadora, «lo que es», la 
cosa en sí o «res», se multiplica, pues la mirada 
nunca es neutral cuando capta una parcialidad 
a la que le brinda una entidad determinada. Así, 
una hoja otoñal cayendo al suelo será leída 
desde códigos divergentes por un químico, un 
físico, un filósofo o un poeta. Las ciencias no 
hablan sobre lo real, sino acerca de las 
parcialidades de lo real, disperso ya en 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 29 

innumerables facetas. En consecuencia, hablan 
a partir de ficciones, en tanto que ningún 
discurso refleja exactamente la realidad. 

Es verdad que nuestra afirmación 
puede ser sindicada, a primera vista, de 
relativista o posmoderna, pero debemos aclarar 
que estas páginas no buscan conducir al lector al 
idealismo absoluto de afirmar que la realidad no 
existe o que se reduce a un puñado de ficciones 
engañosas. Las ciencias ficcionalizan, 
sostenemos este punto, pero ello no implica 
afirmar que inventen lo real o incluso engañen 
a la humanidad. Es más bien un recordatorio de 
que toda argumentación, explicación o análisis 
sobre un evento real le impone una racionalidad 
propiamente humana, ficcional en tanto no está 
en «la cosa en sí» (Rancière, 2017). El sentido, el 
orden lógico y racional es incorporado por la 
mente humana a un devenir constante que no 
reflexiona sobre su obrar, sin una semiótica 
determinada. 

Si esto es así para eventos como la 
fortuita caída de una hoja, que la comodidad del 
lenguaje denomina «naturales» como 
equivalente a objetivos, cabe preguntarse: ¿qué 
ocurre con los que son eminentemente 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 30 

humanos? Poniendo al margen, por 
conveniencia argumental, que todo 
conocimiento es humano, englobando y 
significando todo el Cosmos, diremos que 
asuntos tan claramente humanos como la 
organización social, la política, la distribución 
de los recursos, la educación o la lengua en 
ocasiones son percibidos irreflexivamente como 
un elemento más de lo real. Así, la tarea de 
visibilizar la arbitrariedad que rige gran parte 
de la vida humana es un eterno recomenzar, un 
sinfín de desvelamientos. 

Asimismo, la ficción es un problema 
recurrente en el campo de la Literatura y las 
Ciencias Humanas desde hace al menos 
cincuenta años (Bonoli, 2007).  

El concepto de ficción es un catalizador 
que evidencia los cambios en la epistemología 
desde la década de 1970, pasando del 
positivismo al constructivismo. Fue utilizado en 
aquellos años para reflejar la condición 
construida de todo conocimiento dentro de las 
ciencias sociales y humanas, lo cual rompía con 
la visión positivista que lo entendía desde una 
lógica representativa o reproductivista. Sin 
embargo, al profundizar en esta lógica en los 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 31 

años posteriores, la noción de ficción acabó 
empobrecida, al convertirse en un sinónimo de 
«construcción». En efecto, si todo texto, ya sea 
científico o artístico, se define como ficcional 
por el hecho de ser un artefacto elaborado por el 
ser humano, se olvida uno de los roles más 
importantes de la ficción en el plano del 
pensamiento: su capacidad imaginativa. Como 
ya señalaba Clifford Geertz (1973), debemos 
tomar consciencia de la potencia del acto 
imaginante dentro del pensamiento científico, al 
ponernos en contacto con lo extraño, con 
aquello que permite que el conocimiento 
avance. 

Por otra parte, debemos evitar, como 
hemos dicho, caer en la cómoda conclusión de 
que todo es ficción. Una ficción entendida como 
mero engaño sensorial, trompe-l'oeil o 
trampantojo de una arbitrariedad sin 
referentes. No cuestionamos que exista una 
externalidad, pero ella es de una complejidad 
tal, polimórfica, contradictoria y proteica, que 
su totalidad excede a nuestra comprensión. Es 
sabido que la única forma de inducir una idea es 
desbrozándola, el camino de la generalización 
es el único que nos conduce al conocimiento. Lo 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 32 

real de las ciencias, aún de las autopercibidas 
como «duras» o «exactas», se constituye a partir 
de una mirada ficcionalizante y racionalizadora. 

Por ello, es de suma importancia 
reflexionar sobre este asunto central del 
conocimiento humano: la ficción. Hagamos el 
intento de reflexionar sobre ella despojados del 
corsé platónico-aristotélico «verdad-falsedad». 
Para Occidente, todo comienza con Aristóteles y 
las diferencias de éste con su maestro, Platón; o, 
más bien, todo empieza con sus textos, 
convertidos ya en un palimpsesto de siglos de 
lectura superpuestas. En el pensamiento 
aristotélico, la ficción se define por su relación 
mimética con su referente, lo real. Pero la 
mímesis no deja de ser un asunto opaco. Para 
algunos, como Jesús Maestro (2006), definir la 
ficción en términos miméticos implicaría darle 
una condición ontológica y preexistente a la 
realidad por sobre aquella. Entendida en estos 
términos, la realidad se definiría como aquello 
que existe por sí mismo, escapando de cualquier 
significación (Barthes, 1968, p. 87). Lo 
interesante es que la mímesis fue el modelo por 
excelencia del arte clásico, imponiéndose como 
representación de la realidad, sin discutir lo 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 33 

ficcional que era introducido, inevitablemente, 
en este discurso visual. 

En la línea del Estagirita, Jean-Marie 
Schaeffer (2002) definió la ficción como una 
modelización mental de lo real que extrae su 
esencia sin modificar la realidad. Este anclaje en 
una realidad autónoma y cognoscible es el que 
permite a Schaeffer justificar sus dos 
posicionamientos frente al problema de los 
efectos de la ficción en lo real: la inmersión y el 
efecto de arrastre. Articulados, ambos le 
posibilitan explicar cómo el sujeto ingresa a la 
ficción y por qué sus efectos modelizantes sobre 
lo real sólo operan a partir del juego, del 
«fingimiento lúdico». Según entiende, es desde 
un fingimiento lúdico que los sujetos hacen una 
inmersión consciente y voluntaria en la ficción. 
En ese juego actoral se producen modelos de lo 
real con posibilidades de impactar en lo real, sin 
por ello confundirse olvidando el origen ficticio 
del modelo. Asimismo, el fingimiento debe ser 
compartido para no tornarse en una mentira. Es 
imprescindible un acuerdo intersubjetivo de 
simulación o se estaría incurriendo en un 
engaño o manipulación. En otros términos, 
Schaeffer concibe la ficción con una doble 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 34 

faceta: el fingimiento serio, sinónimo de la 
mentira, y el lúdico, sin engaño y nacido del 
acuerdo de «hacer como si». 

Acorde a mi parecer, debo decir que 
esta lectura de la ficción resulta limitante, pues 
la reduce a un plano consciente, con una 
posibilidad de ingreso y egreso nacida de la 
voluntad. Así, las categorías de lo real y lo ficticio 
permanecen claramente definidas para la 
consciencia, excepto que obre un acto de 
engaño. Si bien Schaeffer no ignora que existan 
ficciones efectivas sobre lo real que operan en la 
creencia de verdad, no logra salir del binomio 
verdad-falsedad, el cual proponemos superar en 
este planteo. 

En contraste, siguiendo a Paul Ricoeur 
(1999), entendemos la ficción a partir de la 
noción de referencia productiva. Aquí el acto 
ficcionalizante no se limita a reproducir una 
realidad dada, sino que produce una novedad a 
partir de lo existente en el plano de las cosas y 
en el de las ideas. Al referirse a lo real, la ficción 
no hace más que establecerla, producirla. El 
sistema simbólico acaba por mostrar lo real bajo 
su punto de vista, obrando de forma 
inconsciente en los sujetos y obturando otras 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 35 

miradas posibles. Por eso es que no debemos ver 
en la ficción una huida de la realidad o de lo 
fáctico. Por el contrario, integra y organiza la 
realidad con su actividad productiva (Campos 
Medina y Campos Medina, 2018), la cual amplía 
las posibilidades cognitivas y de accionar. 

Como apuntó Pierre Bourdieu con su 
concepto de illusio, son necesarias unas 
creencias primordiales, nacidas del compromiso 
existencial del individuo con su entorno, para 
introducirse en las prácticas sociales. No se 
puede jugar un rol dentro de ellas sin adherir 
ciegamente a determinados principios. Así, la 
illusio sería un modo de existencia o de 
compromiso en el mundo social, un modo 
práctico de investidura que no cuestiona los 
fundamentos de su organización, lo cual se logra 
a través de una perfecta adecuación entre los 
marcos mentales (habitus) y las reglas mismas 
de ese universo (campo) (Bourdieu, 1994). Sin 
discursos ficcionales aceptados 
irreflexivamente como verdades 
incuestionables resultaría imposible ejecutar 
cualquier acción en el mundo social sin caer en 
una permanente reflexión sobre el sentido. La 
ficción funda el mundo social y ordena la 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 36 

realidad, ofreciéndonos sentidos a los que 
aferrarse. 

Acceder a lo que entendemos por 
verdadero, en nuestra época es siempre un tema 
epocal, histórico, dependiente de un gran 
número de variables difícilmente extrapolables 
(Veyne, 1987). La veridicción se determina 
históricamente y su efecto de verdad es siempre 
producto de una efectiva puesta en relato, de 
una narrativización que propicia prácticas y 
efectos sobre lo real (Chartier, 1996), 
fortaleciendo su efecto de veracidad. Por ello, 
toda ficción es política, en tanto que para 
imponerse y ser efectiva como macrorrelato 
precisa del ejercicio del poder. En manos de 
aquellos que ejercen un poder que los produce, 
la ficción se torna en una herramienta para 
orientar los relatos sobre lo real en los que se 
anclan nuestras vidas e identidades. 
Ficcionalizar es la acción por la que el poder 
produce realidades y subjetividades. 
 

 

Conclusión: La poiesis ficcional en los 
mundos medievales 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 37 

A través de este recorrido teórico, la intención 
que perseguí fue habilitar un abordaje diverso 
con los textos y las dinámicas de transformación 
de los mundos medievales. Tradicionalmente la 
racionalidad decimonónica catalogó los textos 
medievales en base a unas taxonomías que 
establecían unas jerarquías, en las que ficción se 
equiparaba a falsedad: unos textos eran más 
veraces que otros. Asimismo, se entendía que 
esas textualidades reflejaban órbitas de la 
realidad humana con capacidad muy distintas 
entre sí de transformar y dar cuenta sobre lo 
real. Mientras que la llamada «literatura» se 
reducía al divertimento o la edificación; los 
libros de cuentas, tratados políticos, leyes y 
epistolarios venían a dar cuentas de una acción 
de intervención efectiva en lo real. En 
consecuencia, unas fuentes resultaron más 
idóneas que otras para una Historia científica 
interesada en conocer los acontecimientos del 
pasado. 

No pretendo hacer aquí un camino de 
migajas historiográficas que nos conduzca al 
punto presente; transcurrir en el que nos 
encontraríamos, entre otras obras, con los 
trabajos de Jacob Burckhardt (1ª ed. 1860), 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 38 

Huizinga (1ª ed. 1919), Lucien Febvre (1ª ed. 
1947) o Erich Köhler (1ª ed. 1956). Mi interés en 
este punto es reflexionar sobre los cambios 
inherentes a una recuperación de lo ficcional 
como campo de experimentación e instrumento 
de intervención en lo real. En principio, al 
romper con el binomio verdad/falsedad se 
habilitará la posibilidad de restituir el rol que los 
hombres y mujeres de la Edad Media asignaban 
a la ficción; la cual era un medio para poder 
acceder a las verdades divinamente perfectas a 
través de la imperfecta materialidad de lo real, 
la que en ningún término agotaba en su 
tosquedad los límites de lo veraz. 

En este sentido es famoso el pasaje del 
Policraticus (VII.I) en el que Juan de Salisbury 
declara que al servicio de la Verdad suprema 
mezcló tanto a cosas serias como ligeras, tanto 
falsas como verdaderas. La utilidad y la 
honradez guiaban la pluma de este clérigo que 
no dudaba en modificar cuanto fuera necesario 
en las historias para ajustarlas a estos 
principios. Incluso ubica su tarea edificante en 
un nivel inferior al de la verdad, en cuya 
determinación no deseaba asumir riesgo 
alguno. Declinando una tarea inútil, pues Dios 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 39 

había sumido a los sabios en parcialidades que 
los alejaban de un conocimiento con el que 
pudieran atentar contra Él, se ocupaba en 
transmitir un compendio de saberes que fueran 
útiles al lector para ajustar su vida a la Verdad 
suprema que la Iglesia profesaba. Esta misma 
parcialidad que sumía a los sabios en una doxa, 
en opiniones alejadas del Logos divino, llevaba a 
afirmar a Juan de Salisbury que es el parecer de 
cada quien lo que llevará a denominar a un 
relato fábula o historia (VIII.XI). 

Como vemos, la verdad última en el 
pensamiento medieval no estaba restringida a 
las exigencias de lo real; o, en otras palabras, 
nunca dejes que la realidad te estropee una 
buena historia. Esta frase, atribuida a Mark 
Twain, tomada contemporáneamente como 
muestra del cinismo de los periodistas, bien 
podría reflejar desde otro ángulo la visión de los 
hombres medievales sobre la verdad. La verdad, 
que no sólo residía en Dios, sino que era Dios, 
jamás se mostraba plenamente a los ojos 
humanos y las mentes quedaban ajenas a la 
comprensión plena de los misterios de la 
Creación, por lo llegados a un punto debíamos 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 40 

hacer un salto de fe, aceptar los dogmas de fe sin 
procurar su comprensión racional.  

La efectividad de dichos relatos para 
conducir la voluntad humana, en este caso hacia 
los preceptos del dios cristiano, así como sus 
efectos perlocutivos y performativos, 
interesaban más que la constatación de su 
estricta observancia de los datos fácticos. Esto 
hizo de la ficción un legítimo camino hacia las 
verdades eternas y le reconoció una fuerza 
poiética para fundar lo real; pues lo ficcional no 
se circunscribe teóricamente a un campo o 
género que la agota como hoy disponemos del 
término literatura (Asiss-González, 2019). 

El mundo medieval, por el contrario, 
no concebía una discursividad exclusivamente 
artística, una palabra emitida gratia sui (Eco, 
2000), sin otro propósito más que el deleite que 
provoca. La toma de la palabra durante la Edad 
Media no se realizaba gratuitamente, 
recordemos que Jesús era denominado Verbum 
Dei. La palabra debía servir para recuperar un 
saber divino sobre el Mundo (Foucault, 2015, p. 
91), tarea en la que recurrían a la ficción sin 
ningún prurito. La ficción se presentaba como 
una potencia creadora, fundadora y 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 41 

legitimadora de planteos en diversos campos del 
saber: legal, historiográfico, geográfico, político, 
anatómico, botánico, zoológico, entre muchos 
otros. 

Conviene, entonces, resistirnos a 
catalogaciones que proyecten sobre bestiarios, 
herbolarios, lapidarios y demás la sombra de lo 
falaz. Aceptemos, por el contrario, que lo 
ficcional que somos capaces de reconocer en 
ellos, como bien apuntaba Juan de Salisbury, 
opera en un registro distinto al de lo falso o 
verdadero. Su valoración ha de hacerse en el 
nivel de la efectividad para alcanzar el fin 
perlocutivo de cualquier texto, convencer al 
receptor, ya fuese oyente o lector. Para lo cual 
deberá hacer uso de unas convenciones 
discursivas de la época y a un marco epistémico 
determinado, que produce lo que denominamos 
el sentido común y la visión de mundo en el que 
los discursos se insertan.   

En suma, integrar la ficción como parte 
de la condición humana de conocer y 
transformar la realidad nos permitirá hacer de 
ella una lectura social, comprender los 
dispositivos que han echado mano de ella para 
ser eficaces promotores de prácticas y 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 42 

legitimadores de discursos. Mucha se ha hecho 
ya en el campo del medievalismo a este respecto, 
sin por ello adentrarse plenamente en el campo 
de la ficción. Hemos deambulado por sus 
arrabales recurriendo a términos afines, como 
el de representación, mentalidad o imaginario, 
que en su alteridad nos mantuviesen a los 
historiadores a buen seguro de la ficción, gran 
bestia negra del relato historiográfico conjurado 
por la referencialidad como piedra angular 
epistémica. Toca hoy, al menos eso creo, 
permitirse una reflexión más honesta con la 
ficción y dejarnos enriquecer por lo que tenga 
para enseñarnos de la condición humana. 

 
Referencias bibliográficas 
Asiss-González, F. (2019). Lo literario y el texto: 

la incomodidad de lo inadecuado. En G. 
Miranda (Comp.), Problemas y desafíos 
del discurso historiográfico en el siglo 
XXI (pp. 19-56). Abdulah. 

Barthes, R. (1968). L’effet de réel. 
Communications, 11, 84-89. DOI: 
https://doi.org/10.3406/comm.1968.115
8  



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 43 

Bonoli, L. (2000). Fiction et connaissance : de la 
représentation à la construction. 
Poétique, 124, pp. 485-501. 

Bonoli, L. (2007). Fiction, épistémologie et 
Sciences Humaines. A contrario, 5 (1), 
pp. 51-66. DOI: 
https://doi.org/10.3917/aco.051.0051 

Boucheron, P. (2017). Chaque époque rêve la 
suivante [Video]. Collège de France. 
https://www.college-de-
france.fr/site/patrick-
boucheron/course-2017-01-10-
11h00.htm 

Bourdieu, P. (1994). Un acte désinteressé est-il 
possible? En Bourdieu, P., Raisons 
pratiques (pp. 149-167). Seuil. 

Bourdieu, P. (2014). ¿Qué significa hablar? 
Economía de los intercambios 
lingüísticos. Akal. 

Bruner, J. (2013). La fábrica de historias: 
derecho, literatura, vida. Fondo de 
Cultura Económica. 

Burckhardt, J. (2004). La cultura del 
Renacimiento en Italia [1ª ed. 1860]. Akal. 

https://doi.org/10.3917/aco.051.0051
https://www.college-de-france.fr/site/patrick-boucheron/course-2017-01-10-11h00.htm
https://www.college-de-france.fr/site/patrick-boucheron/course-2017-01-10-11h00.htm
https://www.college-de-france.fr/site/patrick-boucheron/course-2017-01-10-11h00.htm
https://www.college-de-france.fr/site/patrick-boucheron/course-2017-01-10-11h00.htm


Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 44 

Boyd, B. (2009). On the Origins of Stories. 
Harvard University Press. 

Boyd, B. (2018). The Evolution of Stories: From 
Mimesis to Language, from Fact to 
Fiction. WIRES Cognitive Science, 9 (1), 
e1444. 

Caïra, O. (2016). Théorie de la fiction et 
esthetique des jeux, Sciences de jeu, 6. 
DOI: https://doi.org/10.4000/sdj.671 

Campos Medina, L.; Campos Medina, F. (2018). 
Ficciones que se vuelven realidad, 
ficciones para intervenir la sociedad. 
Athenea digital. Revista de 
Pensamiento e Investigación Social, 18 
(2). DOI: 
https://doi.org/10.5565/rev/athenea.19
37   

Chartier, R. (1996). Escribir las prácticas: 
Foucault, de Certeau, Marin. 
Manantial. 

Dor, D. (2016). From Experience to Imagination: 
Language as a Social Communication 
Technology. Journal of 
Neurolinguistics, 43 (B), pp. 107-119. 

Eco, U. (2000). Sobre literatura. Ediciones de 
Bolsillo.  

https://doi.org/10.4000/sdj.671


Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 45 

Febvre, L. (1993). El problema de la incredulidad 
en el siglo XVI: La religión de Rabelais 
[1ª ed. 1947]. Akal. 

Foucault, M. (1994). L’arrière-fable. En D. Dèfert, 
F. Ewald, (Dirs.). Dits et écrits I. 1954-
1969 (pp. 506-513). Gallimard. 

Foucault, M. (2015). Literatura y lenguaje. En E. 
Castro (Ed.). La gran extranjera: Para 
pensar la literatura (pp. 71-122). Fondo 
de Cultura Económica. 

Geertz, C. (1973). La description dense : vers une 
théorie interprétative de la culture. 
Enquêtes, 6, pp. 87-88. 

Genette, G. (2004). Métalepse. De la figure à la 
fiction. Éditions du Seuil. 

Goffman, E. (1991). Les cadres de l’expérience. 
Éditions de Minuit. 

Han, S.; Northoff, G. (2008). Culture-Sensitive 
Neural Substrates of Human 
Cognition: A Transcultural 
Neuroimaging Approach. Nature 
Reviews Neuroscience, 9 (8), pp. 646-
654. 

Huizinga, J. (2001). El otoño de la Edad Media: 
Estudios sobre la forma de vida y del 
espíritu durante los siglos XIV y XV en 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 46 

Francia y en los Países Bajos [1ª ed. 
1919]. Alianza Editorial. 

Juan de Salisbury (1984). Policraticus. M. Á. 
Ladero (Ed.). Editora Nacional. 

Köhler, E. (1991). La aventura caballeresca: Ideal 
y realidad en la narrativa cortés [1ª ed. 
1956]. Sirmio. 

Lillard, A. (2013). Fictional Worlds the 
Neuroscience of the Imagination, and 
Childhood Education. En M. Taylor 
(Ed.), The Oxford Handbook of the 
Development of Imagination (pp. 137-
160). Oxford University Press. 

Lukács, G. (1966). Problemas del realismo. 
Fondo de Cultura Económico. 

Maestro, J. (2006). El concepto de ficción en la 
literatura (desde el materialismo 
filosófico como teoría literaria 
contemporánea). Miravel Editorial. 

Maurette, P. (2021). Por qué nos creemos los 
cuentos: Cómo se construye la 
evidencia en la ficción. Capital 
Intelectual. 

Nigan, S. (2012). The Storytelling Brain. 
Commentary On Social Attribution: 
Implications of Recent Cognitive 



Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 47 

Neuroscience Research for Race, Law, 
and Politics. Sci Eng Ethics (18), pp. 
567-571. DOI: 
https://doi.org/10.1007/s11948-012-
9378-3 

Prince, G. (2008). Narrativehood, Narrativeness, 
Narrativity, Narratibility. En J. Pier, J. 
A. García Landa (Eds.), Theorizing 
Narrativity (pp. 19-28). Walter de 
Gruyter. 

Rancière, J. (2017). Les bords de la fiction. 
Éditions de Seuil. 

Reese, E. (2013). Culture, Narrative, and 
Imagination. En M. Taylor (Ed.), The 
Oxford Handbook of the Development 
of Imagination (pp. 196-212). Oxford 
University Press. 

Ricoeur, P. (1999). Para una teoría del discurso 
narrativo. En Historia y narratividad 
(pp. 83-155). Ediciones Paidós. 

Rudrum, D. (2005). From Narrative 
Representation to Narrative Use: 
Towards the Limits of Definition. 
Narrative, 13 (2), pp. 195-204. 

Rudrum, D. (2006). On the Very Idea of a 
Definition of Narrative: A Reply to 

https://doi.org/10.1007/s11948-012-9378-3
https://doi.org/10.1007/s11948-012-9378-3


Capítulo 1: El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como 
problemática histórica en el Medievalismo 

 

 48 

Marie-Laure Ryan. Narrative, 14 (2), 
pp. 197-204. 

Rudrum, D. (2008). Narrativity and 
Performativity: From Cervantes to Star 
Trek. En J. Pier, J. A. García Landa 
(Eds.), Theorizing Narrativity (pp. 253-
276). Walter de Gruyter.  

Ryan, M.-L. (2006). Semantics, Pragmatics, and 
Narrativity: A Response to David 
Rudrum. Narrative, 14 (1), pp. 188-196. 

Schaeffer, J-M. (2002). ¿Por qué la ficción? 
Ediciones Lengua de Trapo. 

Wolf, W. (2008). Chance in Fiction as a Privileged 
Index of Implied Worldviews: A 
Contribution to the Study of the World-
Modeling Functions of Narrative 
Fiction. En J. Pier, J. A. García Landa 
(Eds.), Theorizing Narrativity (pp. 165-
210). Walter de Gruyter. 

Veyne, P. (1987). ¿Creyeron los griegos en sus 
mitos? Ediciones Juan Gránico. 

 
 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 49 

CAPÍTULO 2 
EL REJUVENECIMIENTO DE ESÓN EN 

LOS GRABADOS DE RUSCONI Y 
SALOMON 

 
 Melina Zeiter 

Universidad Nacional del Litoral 
IHuCSo-CONICET 

  

Introducción: las tradiciones bajomedievales 
y renacentistas del rejuvenecimiento de Esón 
El rejuvenecimiento de Esón es uno de los 
episodios del mito de Medea, relatado en las 
Metamorfosis de Ovidio, que transcurre durante 
la estadía de la protagonista en Yolco. De 
acuerdo con este poema, Jasón pide a su esposa 
que le quite años de vida para dárselos a su 
padre Esón. Ella se niega a restarle tiempo a su 
marido, pero accede a realizar un 
encantamiento para rejuvenecer a su suegro. 
Para ello, se dirige en un carro tirado por 
serpientes aladas a tierras desconocidas, en 
búsqueda de hierbas y partes animales. Al 
volver, espera la noche de luna llena, levanta 
dos altares y se arrodilla para rezar a Hécate. 
Tras recibir la ayuda divina, reúne los 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 50 

ingredientes recolectados en un caldero y los 
revuelve con una rama de olivo. Degüella a 
Esón, drena su sangre por la garganta y la 
sustituye con la pócima que había preparado. 
Luego, el hombre despierta rejuvenecido.  

El episodio fue poco frecuentado 
durante la Antigüedad y la Edad Media; de 
hecho, sus primeras representaciones en 
imágenes parecerían datar de fines del siglo XV 
(Bardon y Bardon, 1969, p. 85). Para esta época, 
se inauguran dos tendencias iconográficas 
diferentes: por un lado, la esbozada en las 
ediciones de L’istoire de Jason, de Raoul Lefèvre; 
por el otro, las que circulaban en las 
vulgarizaciones al italiano de las Metamorfosis. 
Mientras que en el primer caso el ritual se 
desarrollaba en una bañera, en el segundo se 
representaba, en una sola imagen, distintas 
partes del procedimiento de acuerdo con la 
narrativa ovidiana. 

L’istoire de Jason, obra que se cree 
escrita hacia 1460, tenía una impronta 
laudatoria y fue importante para la corte de 
Felipe III de Borgoña, quien creó la Orden del 
Toisón de Oro en el marco de la celebración de 
su boda con la infanta doña Isabel de Portugal 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 51 

en 1430 (Morse, 1983, p. 35). Entre las fuentes de 
inspiración, se pueden destacar las ediciones en 
verso y en prosa de Ovide moralisé y de Histoire 
ancienne jusqu’à César. L’istoire de Jason 
incorporó varias ilustraciones de distintas 
partes del mito, entre ellas una relativa al 
rejuvenecimiento de Esón. En el título, el 
episodio se conecta con el asesinato de Pelías, lo 
que ilumina las caras benéfica y maléfica de los 
actos de Medea, la tensión entre su faceta de 
princesa amorosa, enamorada y su presencia 
destructiva y vengativa (Berçea-Bocskai, 2006, p. 
107). 

Así, en la Figura 1 se muestra a Esón 
desnudo en una bañera, mientras que Jasón y 
Medea están de pie a su lado; el ritual se 
desarrolla en un dormitorio. La protagonista 
toca con una mano la cabeza de su suegro y con 
la otra revuelve un pequeño tazón. El rostro de 
Esón está borroneado, por lo que no se puede 
ver su expresión. En el título del apartado se 
menciona esta ligazón entre la escena del 
rejuvenecimiento y la del homicidio de Pelías: 
“como Medea hizo rejuvenecer al rey Esón por 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 52 

Jasón y cómo hizo morir a Pelías por sus propias 
hijas, que se desesperaron por esta causa”.1 

El uso de este repertorio podría 
relacionarse con la asociación de la princesa de 
la Cólquide con los baños calientes, esbozada en 
distintas versiones antiguas. Esta conexión se 
esbozaba ya en Las nodrizas de Baco, de Esquilo; 
en los escasos fragmentos conservados se 
                                                                    
1 En el original: comment medee fist Iaso le roy eson de vemz 
ienne et comment elle fist pelleus morir par ses propres filles qui 
se desesperent a cette cause. En L’istoire de Jason, BnF, 
Bibliothèque de l'Arsenal, Ms-5067 réserve, f.129v. 

Fig. 1. Medea rejuvenece a Esón. En L'istoire de Jason extraite de 
pluseurs livres et presentée a noble et redouté prince Phelipe, par la 
grace de Dieu duc de Bourgoingne et de Brabant, Raoul Lèfevre. 
Ilustración. Siglo XV. Bibliothèque nationale de France, Bibliothèque de 
l'Arsenal, Ms-5067 réserve, f.130r. Disponible en: 
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b55000811k/f269 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 53 

menciona que la hechicera volvía a la vida a las 
nodrizas y les enseñaba el procedimiento para 
que ellas puedan cocer y revivir a sus maridos. 
Hacia el siglo IV a. e. c., Paléfato, en su Peri 
Apiston, planteaba que Medea había inventado 
los baños calientes y las tinturas de cabellos 
(Hawes, 2014, p. 59). De la misma manera, en su 
De incredibilus, en la entrada de la palabra 
Coctio, se describe al baño caliente como el 
invento de Medea.2 Por su parte, las Fabulae, 
atribuidas a Gayo Julio Higino y redactadas 
aproximadamente en el siglo I a. e. c., describen 
los rituales realizados por la heroína para 
rejuvenecer personas ancianas: “Medea, cuando 
se dedica a cocinar a hombres viejos, ellos se 
hacen jóvenes”.3 Por último, Estobeo recuperaba 
una idea de Diógenes, quien explicaba que 
Medea usaba los baños calientes y el ejercicio 
físico como métodos de rejuvenecimiento 
(Hawes, 2014, p. 237, n. 44).  

Esta asociación de la hechicera con los 
baños calientes parece haber estado 
                                                                    
2 De acuerdo con la versión consultada en la Bayerische 
Staatbibliothek, De incredibilibus, München, Bayerische 
Staatsbibliothek, A.gr.b. 2387 d, p. 96.  
3 En el original: Medea, ut dicitur, seniores homines coquens, 
iuuenes eos faciebat.  



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 54 

relativamente extendida en la Antigüedad. Es 
probable que su conexión con este “invento” 
haya recobrado fuerza en el marco de la 
propagación de esta forma de “automedicación” 
por parte de la nobleza francesa de fines de la 
Edad Media, con la consecuente discusión sobre 
sus beneficios y contraindicaciones (Siraisi, 
1990, p. 137). Su uso fue aceptado desde inicios 
del siglo XV, no solo para fines de lo que hoy 
llamaríamos higiene personal, sino que también 
era visto como una práctica recreativa, capaz de 
reconfortar y regenerar los cuerpos a nivel físico 
y espiritual (Boisseuil, 2014).  

Por el contrario, en el ámbito italiano 
se ensayaba un repertorio distinto para esta 
escena. Las vulgarizaciones impresas en 
Venecia contenían un solo grabado por mito, en 
formato apaisado en el que se representaban 
varias acciones. Sin menospreciar la relevancia 
de las moralizaciones francesas como fuentes de 
inspiración iconográfica, las escenas mitológicas 
experimentaban formatos nuevos (Díez Platas, 
2010, p. 345). En el caso del mito que nos 
concierne, la imagen solía mostrar el 
rejuvenecimiento de Esón con un patrón 
similar: en el centro, se exhibe a Esón sobre una 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 55 

mesa mientras Medea lo degüella. A uno de los 
lados, se encuentran dos altares y un caldero, 
mientras que del otro costado la hechicera está 
arrodilla. Detrás, en uno de los extremos, la 
protagonista se halla en el carro tirado por 
serpientes aladas, y en la otra esquina, con 
Jasón. Entre los últimos años del siglo XV y las 
primeras décadas del XVI, en Venecia circularon 
tres versiones con este repertorio, si bien con 
variantes entre sí: la vulgarización de Giovanni 
dei Bonsignori (1497) (Figura 2), la edición en 
latín con comentarios de Raphael Regius (1513) 
y la traducción de Niccòlo degli Agostini (1522). 

El diseño de la imagen, por tanto, 
buscaba mostrar visualmente el procedimiento 

Fig 2. El rejuvenecimiento de Esón. En Metamorfosis. Grabado. 1497. 
Bibliothèque nationale de France, Rés. g-Yc-440, f. 117. Disponible en: 
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k71107b/f117.image  

 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k71107b/f117.image


Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 56 

de acuerdo con el relato escrito. El orden de las 
acciones se ubica desde el fondo –el pedido de 
Jasón y el viaje en el carro en búsqueda de las 
hierbas necesarias– hacia el primer plano –los 
altares, el caldero, el rezo y el degüello. Ahora 
bien, la vulgarización de Bonsignori fue 
redactada no desde el original latino, sino a 
partir de las lecciones tomadas en Bolonia con 
Giovanni dei Virgilio.4 Por este motivo, se 
evidencian algunas discrepancias con la 
narrativa antigua. Una de las principales radica 
en la desnudez de Medea, ya que en el poema 
ovidiano la hechicera “sale vestida con ropas 
desceñidas, descalza, cabellos sin adornos y 
sueltos” (López Medina, 2009, p. 112). La 
ausencia de ropajes se menciona en la 
vulgarización (Capriotti, 2013, p. 44) y despertó 
reacciones en el público del período, ya que dos 
meses después de la obra muchas de las 
imágenes fueron censuradas por el erotismo 
que suscitaban (Capriotti, 2021, p. 118). 

                                                                    
4 La versión de Giovanni dei Bonsignori fue redactada hacia 
1377. No obstante, la edición impresa de 1497 introdujo varias 
modificaciones respecto del manuscrito: no solo en la inclusión 
de imágenes, sino en la división de los episodios y en los títulos 
dados.  



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 57 

Otra de las modificaciones 
introducidas a nivel visual es el uso de la mesa. 
En efecto, de acuerdo con la versión antigua, 
Medea recostó a Esón sobre el suelo: “ordenó 
que se sacara al aire libre el exhausto cuerpo de 
Esón y, tras haberlo relajado con su sortilegio 
hasta un sueño total, semejante a uno sin vida lo 
extendió sobre las hierbas dispuestas en capas” 
(Ovidio, trad. en 2003, p. 435). La mesa no 
aparece tampoco en la vulgarización de 
Bonsignori, sino que parece haber sido un 
añadido del grabador. Tal vez la introducción de 
este elemento podría corresponderse con la 
asociación con otras prácticas coetáneas que 
también recurrían a un repertorio similar: por 
un lado, las cirugías y disecciones médicas; por 
el otro, las escenas de antropofagia incluidas en 
algunos relatos de viajeros (Zeiter, 2023). 

En síntesis, para fines del siglo XV y 
principios del XVI, el rejuvenecimiento de Esón 
era representado de estas dos maneras. Sin 
embargo, tanto la bañera como la mesa pronto 
fueron desplazadas, ya que para el decenio de 
1550 se ensayaron nuevos patrones de 
representación en ambas regiones. En 1553 se 
publicó Le transformationi, de Ludovico Dolce, 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 58 

una traducción del poema ovidiano que pronto 
se convirtió en la versión italiana más popular. 
La obra fue ilustrada por Giovanni Antonio 
Rusconi. El mito de Medea estaba acompañado 
por cuatro grabados, de los cuales uno refería al 
rejuvenecimiento de Esón. En 1557, Bernard 
Salomon ilustró La Métamorphose d’Ovide 
figurée, impresa en Lyon. Su difusión fue tal que 
ese mismo año se editó la versión flamenca5 y, 
dos años después, vio la luz la edición italiana, 
La vita et metamorfoseo D’Ovidio. Ambas 
imágenes, la de Rusconi y la de Salomon, 
experimentaron maneras novedosas de mostrar 
el ritual del rejuvenecimiento, en las que 
pueden identificarse ciertos puntos de contacto, 
pero también varias diferencias. El objetivo de 
este trabajo es, por tanto, cotejar no solo las 
ilustraciones entre sí, sino también los textos 
que las acompañan. 
 

                                                                    
5 La versión se tituló Excellente figueren ghesneden vuyten 
upperstein Poëte Ovidius vuyt vysthien boucken der 
veranderinghe met huerlier bedietsele, y el prefacio databa el 3 
de septiembre de ese año, por lo que ambas ediciones se 
proyectaron casi en paralelo (Sharratt, 2005, p. 154). 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 59 

El degüello de Esón en el grabado de Giovanni 
Antonio Rusconi 
Le transformationi de Ludovico Dolce se 
imprimió en 1553 por el editor veneciano 
Gabriel Giolito de’ Ferrari, y pronto se convirtió 
en la versión más popular en el ámbito italiano. 
El autor trabajaba como traductor, redactor, 
curador y escritor de textos de géneros diversos, 
desde tratados hasta, como en este caso, 
reescrituras de tragedias antiguas (Capriotti, 
2013, pp. 36-37). Se diferencia de las 
vulgarizaciones previas (tanto de la de Giovanni 
dei Bonsignori como de la de Niccòlo degli 
Agostini) por traducir desde el original en latín. 
El texto tenía una intención encomiástica, ya 
que estaba dedicado al emperador Carlos V y la 
carta que precede la tragedia se dirigía a 
Antonio Perinotto, obispo de Arras y consejero 
del emperador. Por su parte, el grabador, 
Giovanni Antonio Rusconi, era arquitecto, si 
bien también se desempeñó como traductor y, 
como en este caso, como ilustrador.    

Le transformationi, en lugar de dividir 
las historias en quince libros –como se presenta 
en el poema de Ovidio–, lo hace en treinta 
cantos. El mito de Medea se relata en los cantos 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 60 

decimocuarto y decimoquinto y ocupa diez 
folios, de los cuales cuatro están dedicados al 
episodio del rejuvenecimiento y al asesinato de 
Pelías. Este ritual es descrito con gran cantidad 
de detalles, desde el pedido de Jasón hasta que el 
despertar de Esón con un cuerpo más joven. 
Comienza con una referencia al arte hoy 
sepultado de Medea, que hizo rejuvenecer al 
hombre encanecido; 6 y se lamenta por la 
pérdida de esa habilidad, ya que cuando alguien 
envejece, no puede retornar su juventud “ni por 
hierbas, ni encantamientos, ni palabras”, por lo 
que las mujeres muestran su “horrible vejez” 
(horride uecchie).7 

A lo largo de la narración enumera los 
montes, los ríos y las distintas regiones que la 
hechicera recorrió en su carro, a fin de obtener 
los elementos necesarios para realizar el 
procedimiento. De acuerdo con la descripción, el 
“líquido precioso” (licuor precioso) que permitió 

                                                                    
6 En el original: Se l’arte di Medea c’hoggi é sepolta / Comella fece 
in lei tra noi fiorisse / Onde l’huom ne l’eta canute, e uolta / Verso 
l’estremo fin, ringiouenisse. En Le transformationi, f. 151. 
7 En el original: A cosi buono et utile consiglio: Ma oime, che, 
quando auuien, ch’alcun s’in vecchie Piu retornar la giouentú 
non suole ne per herbe, ne incanti, ne parole. En La 
transformationi, f. 151. 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 61 

la vuelta de la juventud estaba conformado por 
hierbas, semillas, flores que había recolectado 
en este viaje y otros elementos variados como 
entrañas de lobo, piel de serpiente y cuerno de 
ciervo. Menciona la construcción de dos altares, 
uno dedicado a Hécate y el otro a la Juventud, y 
describe el asesinato de la oveja negra, de la cual 
extrajo su sangre, que la echó en dos fosas y la 
mezcló con miel y leche.8 Tras rezar a los dioses 
infernales, recostó a Esón sobre las hierbas y 
alejó a Jasón.9 Una vez sola, con los cabellos 
sueltos “como una Bacante”, giró alrededor de 
los altares, dispuso algunas antorchas en 
distintos lugares y purificó el cuerpo 

                                                                    
8 En el original: Poi se due Altari in certo luogo eletto A l’aer puro, 
e lunge da la genti. Di lor su il manco a Propersina eretto, L’altro 
a colei, che si piace a uiuenti; Dico a la Giovanezza, e gl’incatena 
Di seluatichi herbaggi e di Verbena. Fe da uicin due sosse assai 
profonde E una pecore a occide tutta nera; Poi dentro il sangue 
in quelle fosse infonde, Che non uuol, ch’una goccia se ne pera. 
Poi latte e mel di duo gran uasi fonde, E prega il Re d’Inferno e la 
mogliera, Che non uoglian d’Eson fornir la uita, Lacquale era 
uicina a la partita. En Le Transformationi, f. 152. 
9 En el original: Poi che gl’Iddii Infernali et i terreni, Hebbe 
placati con parole e preghi, Fe ch’al Re, c’hauea glianni colmi e 
pieni, Graue e profundo sonno i sensi leghi. Poi certa, c’ha 
tornarli i di sereni, Effetto si diuin non le si neghi ; Comando, che 
su l’herbe fosse posto, E cp’serui Giason stesse discosto. En Le 
Transformationi, f. 152.  



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 62 

adormecido del rey.10 Luego, le cortó la garganta 
y lo sumergió en el líquido; dejó salir la sangre 
y, por la herida, introdujo la pócima: así, los 
cabellos blancos se tornaron negros y se 
rellenaron sus arrugas.11 

Este relato estaba acompañado un 
grabado que, en términos iconográficos, supuso 
la inauguración de un nuevo repertorio, pero no 
muy alejado del precedente. En el centro, Esón 
aparece tumbado sobre la tierra, mientras que 
Medea, desnuda, se inclina sobre él y lo degüella. 
A su alrededor, hay dos altares con un carnero 
recostado detrás, dos calderos, dos animales que 
tienen reminiscencias a los dragones (Figura 3). 

                                                                    
10 En el original: Rimasa sola co’capegli sparti A guisa di 
Baccante, une e due uolte D’intorno a sacri Altar con Magiche 
arti Fece girando sempre alcune uolte. Poi diuise piu fiaccole in 
piu parti, Che da luoghi opportuni ella hauea tolte, Nel sangue de 
la pecora le tinse; E subito a gli Altari ambe sospinse. E poscia, 
che nel foco accese furo, Purgo tre uolte il corpo addormentato, 
En Le Transformationi, f. 152.  
11 En el original: Al Vecchio che dormía la gola aperse Con un 
pugnale, e dentro ue lo immerse. E lasciandone uscire il sangue 
fuore, Empie subito poi l’ampia ferita Del sugo di quell’herbe, e 
del liquore, Che uigor gli rinoua e polso e uita: Torna da capo il 
bel uiuo colore A la guancia da glianni scolorita: Cosi a la barba, 
e al crin canuto e bianco Ritorna il negro, e la faldessa al fianco 
S’empi per tutto la rugosa pelle, Che dimostraua in ogni parte 
l’osse, Le membra a comparar polpute e belle: Et huom di 
quarant’anni Eson trouosse. En Le Transformationi, f. 153. 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 63 

El grabado contiene, al igual que algunos de 
otros mitos que forman parte de la serie, 
“numerosas irregularidades iconográficas” 
(Capriotti, 2013, p. 40). Estas discrepancias entre 
el texto y la imagen pueden deberse a que tanto 
Ludovico Dolce como Giovanni Antonio Rusconi 
trabajaron de manera apresurada en el montaje 
del libro, mientras preparaban al mismo tiempo 
otra edición de las Metamorfosis, la de Giovanni 
Andrea dell’Anguillara publicada en 1561 
(Capriotti, 2020, p. 91). De este modo, para 
Capriotti (2013, p. 42) es probable que Rusconi 
haya diseñado su grabado sin contar con la 
traducción de Dolce, basándose por tanto en las 
vulgarizaciones precedentes: la de Giovanni dei 
Bonsignori y la de Niccòlo degli Agostini. Este 
podría ser el motivo por el que la imagen 
mantuvo la desnudez y los cabellos atados de 
Medea. Sin embargo, el diseño de Rusconi, si 
bien mantenía ciertas reminiscencias con las 
representaciones previas, también incluyó una 
serie de modificaciones que parecerían 
inspirarse en el texto de Ovidio o, posiblemente, 
en la traducción de Dolce. Por ejemplo, la 
eliminación de la mesa, por lo que Esón se 
muestra recostado sobre las hierbas, y la 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 64 

incorporación de las dos fosas, al lado de los 
calderos, donde Medea vierte la sangre de la 
oveja para luego mezclarla con miel y leche. De 
este modo, es probable que, aunque no haya 
conocido la traducción de Dolce en su totalidad, 
quizás sí tenía algún acercamiento más cercano 
a la versión ovidiana latina del mito de Medea. 

Esta imagen diseñada por Rusconi ya 
no representaba las distintas acciones en una 
misma representación como en el repertorio 
precedente, sino que se muestra un solo 
accionar, el degüello. Ahora bien, esta 
eliminación de algunos de los pasos que hacen 
al procedimiento es parcial: por un lado, se 
evoca implícitamente el viaje en búsqueda de los 
elementos necesarios para el ritual mediante la 
presencia de las serpientes aladas; por el otro, si 
bien está ausente el momento del rezo, no se 
obviaron los altares, los cuales adquirieron 
preeminencia con el añadido de detalles y de 
fuego y humo en la cima. La única parte de la 
escena que fue completamente desplazada es el 
pedido de Jasón, lo que refuerza la 
preeminencia de la hechicera en el relato del 
mito.    



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 65 

Por último, con el mantenimiento del 
degüello como parte central del ritual, el 
grabado consigue una eficaz síntesis figurativa, 
que restituye la escena entera en un “único 
momento pregnante” (Capriotti, 2013, p. 45). El 
acto violento, realizado en un Esón adormecido, 
introduce una suerte de tensión en la imagen, ya 
que el corte en el cuello se asocia no con la 
muerte, sino con la restitución de la juventud, 
con la vida. Sin negar la centralidad de esta 
herida, la presencia de los demás elementos (el 
altar, el carnero, las fosas) contribuye a reforzar 
el carácter mágico y sobrenatural del ritual. De 
este modo, el diseño de Rusconi proponía una 
mirada a medio camino entre las imágenes 
precedentes de las vulgarizaciones y la 
traducción más fiel de Dolce, con una suerte de 
versión propia del ritual. En todo caso, evoca las 
transformaciones en torno al modo en que se 
reapropia la figura de Medea, su capacidad 
mágica y, más específicamente, su habilidad 
rejuvenecedora, considerada un arte sepultado.   

 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 66 

El caldero en el grabado de Bernard Salomon 
Por su parte, La Métamorphose d’Ovide figurée 
se imprimió en 1557 en la casa de Jean de 
Tournes en Lyon. En esta obra, se asignó a los 
grabados un protagonismo ausente en las 
versiones anteriores; en cierto punto, se trataba 
de una “verdadera transformación de Ovidio en 
imágenes” (Díez Platas y Meilán Jacome, 2016, p. 
280). Estas últimas no eran meramente 
decorativas, sino que proponían una suerte de 
“traducción pictórica” de la narrativa ovidiana 
(Alpers, 1971, pp. 80-81), por lo que devinieron 
en una propuesta alternativa de información 
mitológica; las escenas representadas se 
tornaron fácilmente reconocibles y asociables a 

Fig 3. Medea rejuvenece a Esón. En Le transformationi de Ludovico 
Dolce. Grabado. 1553. Disponible en: 
https://ovid.lib.virginia.edu/LD1553.pdf 

https://ovid.lib.virginia.edu/LD1553.pdf


Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 67 

un mito, lo que da cuenta de la autonomía de 
estas imágenes (Díez Platas y Meilán Jácome, 
2016, p. 279). Estos grabados fueron realizados 
por Bernard Salomon, un reconocido artista 
lionés que, antes de esta obra, había ilustrado 
Quadrins historiques de la Bible (Lyon, 1555) y 
el libro de emblemas de Alciato (Lyon, 1556). 
Algunas de las imágenes que acompañaban esta 
edición de La Métamorphose d’Ovide figurée 
habían sido originalmente pensadas para una 
traducción de este poema por Clément Marot, 
pero el proyecto se frenó tras la muerte de este 
último, por lo que solo se publicaron los tres 
primeros libros (Sharratt, 2005, pp. 258-259).  
La historia de Medea se relata en seis folios y en 
cada uno de ellos hay un grabado con un 
pequeño texto en ocho versos.12 El 
rejuvenecimiento de Esón ocupa dos folios, el 
tercero y el cuarto, que se titulan Medee sorciere 
y Medee rajeunit Eson. En el primero de estos se 

                                                                    
12 El primero de los folios está dedicado al matrimonio de Jasón 
y Medea, y la promesa de fidelidad del primero en caso de 
conseguir el vellocino de oro. El segundo remite a una de las 
pruebas impuestas por el rey Eetes, la del dragón que custodia el 
ansiado trofeo. El tercero y cuarto al rejuvenecimiento de Esón. 
El quinto narra e ilustra el asesinato de Pelías, mientras que el 
último se basa en la venganza de Medea, con énfasis en el 
infanticidio.  



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 68 

narra la preparación del procedimiento; la 
imagen muestra a Medea arrodillada y con las 
manos juntas, mientras un carro tirado por dos 
dragones desciende del cielo; en el fondo, se 
observa una construcción y un cielo estrellado 
en el que se destaca la luna (Figura 4). La 
asociación con la brujería no solo se establece 
desde el título, ya aludido, sino que se refuerza 
en los dos versos finales: “y murmurando 
algunas pesadas palabras brujeriles, pero 
relacionadas [con] esta oscura ciencia”.13  

En el grabado del folio siguiente 
(Figura 5), Medea revuelve con una hoja de olivo 
un caldero de gran tamaño, mientras que con su 
otra mano sostiene una suerte de varita. A sus 
pies, se encuentra Esón recostado en el suelo, y 
detrás de él un altar con siete antorchas y un 
símbolo circular dibujado en el centro.14 La 
escena transcurre en un paisaje montañoso. En 
los versos que acompañan, se menciona la 

                                                                    
13 En el original: Et marmonnant certeins mots sorciers lourds / 
Mais concernans cette obscure science. En La métamorphose 
d’Ovide figurée, BnF, département Arsenal, reserve 8-BL-4753, f. 
77, vv. 7-8. 
14 Agradezco las sugerencias recibidas para pensar las posibles 
inspiraciones de este repertorio, en el marco del III Workshop 
Internacional “Actores, objetos y representaciones en la 
temprana modernidad”. 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 69 

invocación del poder de Plutón y Proserpina y se 
describe el procedimiento; para ello, utiliza el 
verbo estanchant, que puede referir al infinitivo 
étancher, relacionado con la detención del flujo 
de un líquido, en este caso, la sangre.15 También 
se explicita que Esón muere en el ritual: “cuando 
su vida termina, ella le da nueva sangre y 
juventud”. 16 

Gracias a estos últimos versos, Amy 
Wygant considera que recién en este momento 
se aclara que el ritual involucra un 
renacimiento, lo que constituye una 
peculiaridad. Esta premisa se apoya en la tesis 
de Eugenio Garin acerca de la dinámica de la 
resurrección, que necesita de una muerte 
previa. Así, Esón deviene en el cuerpo 
generalizado de la Antigüedad, que debe morir 
para luego ser traído de nuevo a la vida por 
Medea, quien representa la nueva convergencia 
entre entendimiento racional y fuerzas ocultas, 

                                                                    
15 De acuerdo con Trésor de la langue française informatisé 
(TLFi). En el original: Puis estanchant tout son sang de viellesse. 
En La métamorphose d’Ovide figurée, BnF, reserve 8-BL-4753, f. 
77, v. 6. 
16 En el original: quand sa vie il termine / elle lui rend nouueau 
sang et jeunesse. En La métamorphose d’Ovide figurée, BnF, 
département Arsenal, reserve 8-BL-4753, f. 78, vv. 7-8. 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 70 

necesaria para el proyecto del Renacimiento 
(Wygant, 2007, pp. 42-43). 

En este punto, me interesa hacer un 
breve excursus acerca de las posibles 
inspiraciones de Bernard Salomon para estas 
dos imágenes. Es probable que el grabador haya 
conocido las versiones anteriores de Ovidio que 
circulaban por el ámbito francés: la de Colard 
Mansion de 1484 y la de Antonio Verardi de 
1494. En este caso, quizás se había inspirado en 
alguna de estas versiones para mostrar el 
descenso del carro como una imagen 
independiente del resto del episodio, como un 
paso previo al ritual, como se observa en la 
Figura 4. También es posible que haya tenido 
acceso a la edición publicada en Lyon en 1510 
por Claude Davost, con el título P. Ovidii Nasonis 
Metamorphoseos libri moralizati cum 
pulcherrimis fabularum principalium figuris, 
que incluía los mismos grabados que la edición 
impresa en Parma en 1505, muy similares al de 
la vulgarización de 1497. Además, a juzgar por 
ciertos detalles de composición en imágenes que 
acompañan otros mitos, como el de Apolo y 
Dafne, habría visto la vulgarización al italiano 
de Giovanni dei Bonsignori impresa en 1497 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 71 

(Sharratt, 2005, pp. 157-158). No obstante, no 
parece haber tomado prestados los modelos 
iconográficos de estas obras para el diseño de la 
Figura 5. 

En cuanto al modo de representar el 
episodio, hay dos diferencias fundamentales 
respecto de todas las imágenes antes vistas: la 
eliminación del degüello y la relevancia del 
caldero. En cierto punto, la importancia de la 
elaboración de la pócima podría relacionarse 
con la aparición de un término novedoso en el 
título del folio anterior: sorcière. En las obras 
anteriores, aparecen diversas expresiones para 
referirse a la capacidad mágica de Medea: l’art 
magic o magiche,17 enchantements, ars 
nicroma(n)tiques e incluso medicine,18 pero no 
sorcière. La asociación de la protagonista con la 
brujería no era nueva, sino que databa de la 
Antigüedad misma: su capacidad para controlar 
las fuerzas naturales, sus habilidades 

                                                                    
17 Le grand Olympe des Histoires poëtiques du prince de poësie 
Ovide Naso en sa Metamorphose, BnF, département Réserve des 
livres rares, RES P-YC-1627, f. XXIIIv; lo mismo con la tragedia de 
Jean Bastier de La Péruse, Médée, BnF, RES P-YF-523 (1). 
18 El término aparece en las ediciones de Colard Mansion de 1484 
y en Le grand Olympe des Histoires poëtiques du prince de 
poësie Ovide Naso en sa Metamorphose, de 1532. 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 72 

rejuvenecedoras y su conocimiento de hierbas 
se asociaban a los atributos de pharmakis 

(Griffiths, 2006, p. 43). Lo mismo podría decirse 
de su vinculación con Hécate (Candido, 2006, p. 
43). En otras obras antiguas romanas, se solía 
utilizar el término veneficam / ueneficam, para 
referirse al conocimiento en hierbas, si bien esta 
palabra se ha traducido tanto como hechicera 
cuanto como envenenadora. Esta noción 
aparece, por ejemplo, en la descripción de 
nuestra figura en Fabulae (Higino, trad. 2003, p. 
23). 

De este modo, la asociación de la figura 
con la hechicería no es nueva, lo novedoso 
parecería ser el uso de la palabra sorcière. A 
pesar de no ser nombrada de tal manera, es 
posible hallar algunas evocaciones previas 
sobre la conexión de Medea con la brujería. 
Giovanni Boccaccio, en su Genealogia deorum 
gentilium, parece haber sido el primero en 
utilizar la palabra maleficium para referirse a 
los conocimientos de la heroína, término que 
desde el siglo XII se vinculaba con fuerzas 
demoníacas y con prácticas de brujería (Feimer, 
1983, pp. 272-273). La conexión se torna más 
explícita en uno de los poemas de Pierre de 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 73 

Ronsard, Contre Denyse Sorciere, publicado por 
primera vez en 1550 y, luego, recopilado en sus 
Odes impresas cinco años después. Esta poesía –
junto a otras del mismo autor como Palinoie à 
Denyse y Epipalinoide– describe los poderes de 
Denise, un ser maléfico que utiliza las potencias 
ocultas de la noche (Pigné, 2009). La obra 
empieza con una alusión a esta vieja bruja que 
había sido públicamente abatida, mientras que 
el autor se posiciona como una suerte de 
persecutor, que deja entrever que la pena había 
sido muy leve (Silver, 2005, p. 32). En el marco 
de la enumeración de los poderes de Denise, se 
combinan nociones folklóricas de la brujería 
con representaciones de hechiceras antiguas; 
así, la vieja bruja es una experta en hierbas, 
prepara pociones de amor, asalta cementerios 
en busca de cuerpos y causa la muerte de 
animales por medio de pócimas y 
encantamientos (Silver, 2005, p. 32). Hacia el 
final del poema, la anciana se transforma en una 
joven, lo que le permite a Ronsard traer a 
colación a la princesa de la Cólquide: “como a ti, 
execrable Medea, fue a veces provechoso, sus 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 74 

venenos sirvieron y revivieron la corteza de 
Esón”.19 

El poema de Ronsard y los grabados de 
Bernard Salomon dan cuenta del modo en que la 
reapropiación de esta figura pagana estaba 
vinculada con las nociones de brujería 
imperantes, que a su vez estaban 
reformulándose. En este sentido, las nociones 
antiguas distan mucho de las modernas, 
relacionadas con el accionar demoníaco. 
Charles Zika ha planteado que las brujas de la 
literatura clásica, entre ellas Medea, proveyeron 
a los artistas del siglo XVI de fuentes para el 
desarrollo del nuevo lenguaje visual de la 
brujería. Sus poderes, que envolvían la 
capacidad de negociar los límites entre los 
mundos humano y animal y entre la vida y la 
muerte, suponían en muchos casos una 
violencia destructiva, a la vez que eran 
estimulados por el deseo sexual (Zika, 2007, p. 
154). 

                                                                    
19 En el original: Comme toy Medée execrable / fut bien quelque 
fois proffitable / ses venins on serui / reverdissant d’Aeson 
l’écorse / Au contraire, tu m’as par forcé / mon beau printans 
raui. En Pierre Ronsard, “Contre Denyse sorciere”, Odes, BnF, 
Rés. Ye-4770, f. 50, vv. 26-30 y f. 51, v. 1.   



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 75 

Para la década de 1550, la 
preocupación creciente por el demonio y la 
brujería que se arrastraba desde la centuria 
anterior ya había canalizado en la elaboración 
de complejos tratados demonológicos y en los 
primeros episodios de persecución del crimen 
(Bailey, 2023, p. 36). Sin embargo, todavía 
faltaba para las grandes demonologías “como 
fenómeno de masas” y para la caza de brujas 
más cruenta, que para el caso francés coincidió 
con las Guerras de Religión, es decir, a partir de 
1562 (Campagne, 2018). Si bien ya había una 
asociación con el demonio, todavía no se había 
publicado una de las demonologías más 
populares, la de Jean Bodin (1580), en la que 
definía a la brujería como pacto intencional con 
el diablo (Méndez, 2018, p. 442). Por lo tanto, el 
rescate de Medea, como el de otras figuras, 
contribuyó a la construcción de las nociones de 
brujería temprano modernas, caracterizadas 
por la realización de maleficios, la sumisión al 
diablo, la realización de actos antinaturales 
(como el infanticidio) y el vuelo mágico 
(Ostorero, 2023). Al mismo tiempo, es posible 
que la propia mutación en torno a las 
concepciones de magia haya influenciado los 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 76 

modos en que se recuperó esta figura; de este 
modo, se puede entender la conceptualización 
de su ritual de rejuvenecimiento como un acto 

de brujería, como la injerencia no solo de 

Fig. 4. El descenso del carro. En La Métamorphose d’Ovide figuré. 
Grabado. 1557. Disponible en: 
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b2200047r/f81.item 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b2200047r/f81.item


Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 77 

fuerzas sobrenaturales, sino también de 
demonios. 

Fig 5. El rejuvenecimiento de Esón. En La Métamorphose 
d’Ovide figuré. Grabado. 1557. Disponible en: 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b2200047r/f82.item 

 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b2200047r/f82.item


Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 78 

La difusión de los grabados de Bernard 
Salomon en el ámbito italiano 
Como se ha mencionado anteriormente, los 
grabados de Bernard Salomon contaron con una 
difusión amplia, que trascendió el ámbito 
francés. En 1559 se imprimió la versión italiana 
en Lyon por Giovanni di Tornes, que contenía 
las mismas imágenes. La traducción fue 
realizada por el florentino Gabriello Simeoni, 
autor bilingüe de numerosas traslaciones del 
italiano al francés y viceversa. Apreciado en el 
mercado editorial en una ciudad en la que 
circulaban ediciones de ambas lenguas, vivió en 
Lyon aproximadamente desde 1555 (Barsi, 2018, 
pp. 10-11). 

Los folios que versan sobre el 
rejuvenecimiento de Esón, al igual que la 
versión francesa, son dos, y se titulan Incanti & 
disegni di Medea y Medea fa ringiovinare Esone. 
No se califica a la hechicera como strega, 
streghe, mache o palabra similar que aluda a su 
brujería, pero se destaca su capacidad mágica 
por medio del término incanti (encantamientos). 
En este sentido, la palabra ya evocaba una 
práctica o efecto de fuerzas sobrenaturales, 
según el Tesoro della lingua italiana delle 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 79 

Origini. La habilidad mágica se recalca en los 
dos primeros versos de este folio: “Con círculos, 
caracteres y palabras, sabe bien actuar [la] sagaz 
Medea”.20 Como se puede ver ya desde estas 
líneas, no se trata de una traducción de la 
edición francesa, a pesar de establecer ciertos 
paralelismos como el uso de la palabra. A su vez, 
esta breve descripción parece aludir a la imagen 
que acompaña al folio siguiente que, 
recordemos, muestra un altar con antorchas y 
dibujos (Figura 5).   

Las cuatro líneas siguientes refieren a 
la intención de realizar el ritual –“que a su 
suegro Esón diseña y quiere / de anciano hacerlo 
un joven vivaz”–, destacan las habilidades de 
Medea –“cuántas veces ha retrasado el Sol”– y 
relata la primera parte del ritual: “Y cuando 
cada animal calla en la noche / desnuda y 
descalza sin temor alguno / ha hecho palidecer 
la blanca Luna”.21 En estos versos, se puede ver 

                                                                    
20 En el original: Con circoli, caratteri & parole, sa si bene operar 
Medea sagace. En La vita et metamorfoseo d’Ovidio, University 
of Edinburgh, JA 2219, f. 97, vv. 1-2. 
21 En el original: Ch’il suo suocer Eson disegna & vuole / Di 
vecchio fare un giovane vivace / O quanto volte ritardato ha il 
Sole / Et quando ogni animal la notte tace / Ignuda et scalza senza 
tema alcuna / Ha fatto impallidir la bianca Luna; En La vita et 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 80 

una similitud de las primeras vulgarizaciones de 
Ovidio. Al igual que en la versión de Giovanni 
dei Bonsignori, refiere al silencio de la noche y a 
su desnudez. Pero hay una diferencia, ya que en 
la edición de 1497 se menciona que “y se 
oscurece la luna”,22 contrariamente a la blanca 
Luna que se torna más pálida en la traducción 
de Gabriello Simeoni.  

El folio titulado Medea fa ringiovinare 
Esone, comienza con los siguientes versos: “De 
las hierbas encantadas tiene lleno un caldero / 
La docta Medea y acostado en la tierra Esón”. Me 
interesa prestar atención a un detalle: la 
mención directa del papá de Jasón acostado en 
la tierra (et steso in terra Esone). Ese elemento, 
que se corresponde con la descripción del ritual 
realizada por Ovidio, no se hallaba mencionado 
en los versos que acompañaban la versión 
francesa, en La Métamorphose d’Ovide figurée. 
De este modo, parecería que el verso intenta 
adecuarse a la representación visual. Las demás 
líneas refieren al resto del ritual: “[Eson] tiene la 

                                                                    
metamorfoseo d’Ovidio, University of Edinburgh, JA 2219, f. 97, 
vv. 3-8. 
22 En el original: & son obscurare la luna, en Metamorfosis, BSB-
Ink O-141 - GW M28952, f. 120. 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 81 

sangre, por la vejez, / tibia (…) Y para que el 
nuevo cuerpo aparezca fuerte, / pone el líquido 
cocido en ese lugar. / Invoca a Plutón y tres veces 
usa el sol / fuego, agua, azufre y palabras 
mágicas”.23 Así, podemos observar un énfasis en 
el caldero, que se corresponde con la imagen, y 
en el reemplazo de la sangre por la pócima.   

En síntesis, en la versión italiana, el 
traductor parece haber adecuado parte de los 
versos al grabado que acompaña, que 
seguramente conocía de antemano. En esta 
línea, se pueden entender la incorporación de 
ciertos detalles, como la mención de Esón 
recostado sobre la tierra. En cierto punto, parece 
corresponderse con la tesis de Díez Platas y 
Meilán Jácome sobre la relevancia y la 
autonomía de estas imágenes, que suponían otra 
narrativa del mito ovidiano. A su vez, hay un 
énfasis en el carácter mágico del ritual, pero sin 
establecer de manera directa una conexión 

                                                                    
23 D’herbe incantate hà piena una caldaia / La dotta Maga, et steso 
in terra Esone / il sangue tratto gl’ hà, che di vecchiaia / Tiepido 
et poco suole esser cagione. / Et perche tosto il corpo nuovo 
appaia, / Il liquor cotto in quel luogo ripone. / Plutone invoca, et 
tre volte usa sole / Fuoco, acqua, Zolfo et magiche parole. En La 
vita et metamorfoseo d’Ovidio, University of Edinburgh, JA 2219, 
f. 98.   



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 82 

expresa con la brujería como pasaba con la 
edición francesa. Por el contrario, hace hincapié 
en la capacidad de controlar la naturaleza, 
elemento que ya estaba presente en las 
vulgarizaciones de Giovanni dei Bonsignori y 
Niccólo degli Agostini.  

 
Conclusiones provisorias 
En cierto punto, es necesario pensar estos 
ensayos de nuevos patrones iconográficos en 
vinculación entre sí: la aparición ‒con pocos 
años de diferencia‒ de dos repertorios visuales 
para un episodio que ya contaba con una 
tradición visual regional, parece indicar una 
mirada novedosa del sustrato mitológico 
antiguo. En este proceso, elementos como el 
caldero, las antorchas, los dragones, los altares 
sufren modificaciones, en ocasiones son 
exaltados y, en otras, desplazados. En esta 
búsqueda de modos de representar el episodio, 
el componente violento se pone en juego: si por 
un lado se explicita el degüello en el grabado de 
Giovanni Antonio Rusconi, por el otro se elimina 
este acto en la imagen de Bernard Salomon. En 
contraposición a la Medea infanticida, que no 
parece admitir matices en la crueldad impresa, 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 83 

la Medea rejuvenecedora está tensionada por 
miradas disímiles: de una parte, una 
aproximación a las nociones de brujería 
imperantes; de otra, una calificación como 
dotta, con un lamento por los conocimientos 
perdidos, por el arte sepultado. Más allá de estas 
diferencias, se puede identificar una 
preocupación común en torno al 
envejecimiento, al rejuvenecimiento y a la 
resurrección. De hecho, para Wygant (2008, p. 
43) la especificidad de la noción de la Medea 
renacentista, para el caso del episodio del 
rejuvenecimiento de Esón, es que trascendió de 
ser una mera recuperación del pasado 
grecolatino, para devenir en una “estructura 
histórica-crítica del pensamiento propio del 
siglo XVI”. 
 
Referencias Bibliográficas 
Alpers, S. (1971). The Decoration of the Torre de 

la Parada, Corpus Rubenianum 
Ludwig Burchard. Londres-Nueva 
York: Phaidon. 

Bailey, M. (2023). De la política al cuidado 
pastoral: demonología y superstición 
en Francia y en Alemania durante el 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 84 

Medioevo tardío. En F. Campagne y C. 
Cavallero (Eds.), Furor Satanae. 
Representaciones y figuras del 
Adversario en la Europa moderna (pp. 
31-54). Buenos Aires: Miño y Dávila.  

Bardon, F. y Bardon, H. (1969). Médée 
rajeunissant Éson. En J. Bibauw (Ed.), 
Hommages à Marcel Renard (pp. 83-
93). Brusellas: Latomus.   

Barsi, M. (2018). Gabriele Simeoni autore e 
autotraduttore di impresse nella Lione 
di metà Cinquecento. En G. Cartago y J. 
Ferrari (Eds.), Momenti di storia 
dell’autotraduzione (pp. 9-34). Milán: 
Edizioni Universitari di Lettere, 
Economia, Diritto. 

Berçea-Bocksai, N. (2006). “Amour, jeuneuse, 
carmerie et vengance”ou sur trois 
types de bains dans “L’Histoire de 
Jason” de Raoul Lefèvre. En S. Albert 
(Dir.), Laver, monder, blanchir. 
Discours et usages de la toilette dans 
l’Occident médiéval (pp. 99-113). Paris: 
PUPS. 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 85 

Boisseuil, D. (2014). Le bain dans les sociétés 
occidentales à la fin du moyen âge. 
Studi Storici, 55 (2), 365-384. 

Campagne, F. (2018). Bodin y Maldonado. La 
demonología como fenómeno de 
masas en la Francia de las guerras de 
religión. Buenos Aires: Biblos. 

Candido, M. R. (2006). Medeia, mito e magia. A 
imagen através do tempo. Rio de 
Janeiro: Fábrica do Livro.  

Giuseppe, C. (2013). Mito, magia e iconografia. I 
sortilegi di Medea nelle stampe di 
Giovanni Antonio Rusconi per le 
Transformationi di Lodovico Dolce. Il 
capitale culturale. Studies of the Value 
of Cultural Heritage, 7, 33-56. 

Capriotti, G. (2021). Eroticism under a watchful 
eye: censorship and alteration of 
woodcuts in Ovid’s Metamorphoses 
between the fifteenth and the 
sixteenth centuries. En G. 
Jurkowlaniec y M. Herman (Eds.), The 
reception of the printed image in the 
fifteenth and sixteenth centuries. 
Multiplied and modified (pp. 117-133). 
Nueva York: Routledge. 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 86 

Capriotti, G. (2022). Gli occhi di Argo. 
Un’indagine sugli sviluppi testuali e 
iconografici di un mito ovidiano a 
partire dalle Transformationi di 
Lodovico Dolce e Giovanni Antonio 
Rusconi. Finxit. Dialoghi Tra Arte E 
Scrittura Dal Medioevo all’Età 
Moderna, 1, 89-112. 

Díez Platas, F. (2010). La ilustración de Ovidio en 
el siglo XV y la recuperación de la 
imagen mitológica. En M. D. Barral 
Rivadulla, et. al. (Coords.), Mirando a 
Clío. El arte español en el espejo de su 
historia. Actas del XVIII Congreso del 
CEHA (pp. 343-357). Santiago de 
Compostela: Universidad de Santiago 
de Compostela. 

Díez Platas, F. y Meilán Jácome, P. (2016). De 
texto con imágenes a imágenes con 
texto: la confusa transformación de las 
Metamorfosis ilustradas en la primera 
mitad del siglo XVI. En E. Borrell Vidal 
y O. Cruz de la Palma (Eds.), Canvi, 
transformatió i pervivencia en la 
cultura clàssica, en les seves llengües i 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 87 

en el seu llegat (pp. 275-283). 
Barcelona: Universitat de Barcelona. 

Feimer, J. (1983). The figure of Medea in 
medieval literature: a temathic 
metamorphosis (tesis doctoral). 
Universidad de Nueva York, Nueva 
York, Estados Unidos. 

Griffiths, E. (2006). Medea. Nueva York: 
Routledge.  

Hawes, G. (2014). Rationalizing Myth in 
Antiquity. Oxford: Oxford University 
Press.  

Higino, C. (2003) Fabulae (trad. D. Márquez y D. 
Sánchez). Córdoba: Alción. 

López Medina, M. J. (2009). Diana y otras 
criaturas de la noche en las 
Metamorfosis de Ovidio. Arys, 8, 101-
128. 

Méndez, A. (2018). Género, sexo y crimen de 
brujería en los demonólogos ingleses y 
francófonos (c. 1580-1648). Revista de 
Historia Moderna. Anales de la 
Universidad de Alicante, 36, 433-462. 

Ovidio, P. (2003) Metamorfosis. (Trads. C. 
Álvarez y R. Iglesias). Madrid: Cátedra. 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 88 

Ostorero, M. (2023) Los fundamentos 
intelectuales y doctrinales de la 
represión de la brujería diabólica y del 
Sabbat en el siglo XV. En F. Campagne 
y C. Cavallero (Eds.), Furor Satanae. 
Representaciones y figuras del 
Adversario en la Europa Moderna (pp. 
55-78). Buenos Aires: Miño y Dávila.   

Pigné, C. (2009). Les socières Denise et Catin dans 
l’œuvre de Ronsard. Albineana Cahiers 
d’Aubigné, 21, 43-59. 

Sharratt, P. (2005). Bernard Salomon: 
illustrateur lyonnais, Ginebra: Droz. 

Silver, S. (2005). Demonic possession and poetic 
exorcism in Early Modern France. 
Neophilologus, 89, 23-39. 

Siraisi, N. (1990). Medieval and Early 
Renaissance Medicine. An 
introduction to knowledge and 
practice. Chicago: University of 
Chicago Press. 

Wygant, A. (2007). Medea, magic and modernity 
in France. Stages and Histoires 1553-
1797. Ashgate: Ashgate Publishing.  

Zeiter, M. (2023). Antropofagia, baños y 
disecciones: las representaciones 



Capítulo 2: El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon 

 

 89 

visuales del rejuvenecimiento de Esón 
en el siglo XV. Boletín de Estética, 64, 
41-83. 

Zika, C. (2007). The appearance of witchcraft. 
Print and visual culture in sixteenth-
century Europe. Nueva York: 
Routledge.



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 90 

CAPÍTULO 3 
DE AQUELLA SÁTIRA PINTADA, DE LOS 

PECADOS Y DESVARÍOS DE LOS 
HOMBRES: EL ESTILO MACARRÓNICO 
EN LA INTERPRETACIÓN DE JOSÉ DE 
SIGÜENZA A LA OBRA DEL BOSCO EN 
LA HISTORIA DE LA ORDEN DE SAN 

GERÓNIMO (1605) 
 

Ricardo Araya Reinoso 
Universidad Nacional de San Juan 

CONICET 
Universidad Nacional de Córdoba 

 

Introducción 
Durante el siglo XVI, se instauraron discursos 
sobre la pintura que inscribían en la figura del 
pintor un inmanente apelativo de genio 
artístico. Esta intención apologética, basada en 
el canon italianizante de Vasari, equiparaba al 
pintor con el poeta, y establecía una premisa en 
particular: la correspondiente lectura de las 
imágenes debía ordenarse mediante la retórica 
aristotélica. 

No obstante, al colocar nuestra 
atención sobre este componente en la 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 91 

construcción e interpretación de las imágenes, 
se convierte en algo más que una simple 
herramienta empleada por sus artistas y 
espectadores. Lo retórico se convierte así en la 
clave para desentrañar los usos y 
manipulaciones efectuadas entorno a lo visual. 
En otras palabras, comprender que la Retórica 
era indispensable para entender las imágenes 
en la temprana modernidad, es también obtener 
las claves para adentrarnos en las incidencias de 
otros discursos por fuera de lo estético. 

Por tal motivo, en el presente trabajo 
se llevará adelante un análisis a la obra de José 
de Sigüenza Historia de la Orden de san 
Gerónimo (1605), que en su discurso XVII, 
dedicado a las pinturas de El Escorial, ofrece un 
elemento de análisis en particular: la 
vinculación de la producción pictórica del Bosco 
con la poesía de Teófilo Folengo, mejor conocido 
como Merlín Cocayo. Es materia de análisis 
pensar que, en esta comparación, plenamente 
retórica, el autor hace un nexo entre la pintura 
y la poesía, bajo el aforismo de Ut pictura poesis 
(Büttner, 2016, p. 102). 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 92 

Esta analogía tiene un objetivo en el 
texto de Sigüenza y es la de expresar aquello que 
escapa del decorum, es decir, ciertas omisiones 
o silencios sobre aquellas figuras del Bosco 
denominadas por el propio autor como 
disparates. Aunque estudiadas por diversos 
especialistas (Fischer, 2019; Checa, 2017; 
Büttner, 2016; Silver, 2016; Falkenburg, 2016; 
Silva Maroto, 2016), Peter Vandenbroeck parece 
hacer un examen más acertado sobre estos 
elementos visuales desplegados en las obras del 
artista que tienen como eje transversal lo 
escatológico, aspectos que el autor ha 
denominado singularidades de lo extraño, lo 
ridículo y lo extravagante, desde el concepto de 
estética de la locura, siendo proclives a una 
vinculación con los trabajos de Cocayo o 
Rabelais (citado en Vázquez Dueñas, 2022, p. 77). 

Sin embargo, el término disparate para 
el siglo XVI, e incluso el XVII, era empleado para 
definir aquello que no tiene paridad con la 
razón (Vázquez Dueñas, 2022, p. 78), lo que 
supone un término de escasa exactitud 
semántica al intentar descifrar las complejas 
creaciones del Bosco. Por lo tanto, entre las 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 93 

variadas lecturas que puedan establecerse, la 
elección de Cocayo se convierte en un indicio 
para deshilar este nudo interpretativo, ya que, 
desde un estilo similar, el poeta produjo una 
literatura singular denominada macarrónica, 
caracterizada por lo risible y lo caricaturesco 
(Domínguez Leal, 2001, pp. 199-201). 

Teniendo en cuenta tales 
presunciones, hemos de indagar sobre la 
relación establecida entre los disparates del 
Bosco y el estilo macarrónico señalada por 
Sigüenza, a fin comprender el trasfondo 
sociocultural en el que se produce el discurso del 
jerónimo en el espacio cortesano escurialense. 
Por tal motivo, partiremos de un análisis 
comparativo entre el poema Baldus de Merlín 
Cocayo,24 una de sus producciones más 
importantes y que tuvo gran éxito en la 

                                                                    
24 Para el desarrollo del presente trabajo se ha considerado 
pertinente realizar el análisis a partir de las traducciones 
realizadas por el Dr. Domínguez Leal quien, en su blog sobre 
Poesía Macarrónica, ha publicado varios versos del poeta. Se 
consta de una rigurosa fidelidad en los fragmentos traducidos 
teniendo en cuenta la trayectoria de Domínguez Leal como 
especialista en filología y es especial sobre la obra de Merlín 
Cocayo. 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 94 

península ibérica durante este periodo 
(Domínguez Leal, 2001, pp. 200), y dos de las 
obras del Bosco pertenecientes a la colección 
filipina y que según el juicio de Sigüenza son 
ejemplos de lo macarrónico: el Tríptico del 
Jardín de las delicias y el Tríptico del Carro de 
heno. 

Es objetivo de este trabajo propiciar un 
estudio que nos introduzca en el campo de lo 
hermenéutico, indagando sobre los modos de 
ver que resguardan una manera de pensar y 
comprender el mundo. De esta manera nos 
introducimos en el diálogo entre los diferentes 
agentes que intervienen en este proceso 
interpretativo con el fin de penetrar en el tejido 
semántico surgido de esta intertextualidad 
poético-pictórica y desde un contexto histórico 
que lo determina. 

No obstante, es el discurso de Sigüenza 
el protagonista en cuestión. Cabe aclarar que 
todo proceso de interpretación, 
inevitablemente, el intérprete proyecta sus 
categorías de pensamiento y su subjetividad, en 
sus expresiones y emociones dadas en el 
encuentro con la obra. Esta aproximación a lo 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 95 

subjetivo es además el contacto con la tradición 
que colisiona con nuestra observación desde el 
presente. La tarea hermenéutica consiste en no 
ocultar esta tensión, sino en desarrollarla 
conscientemente (Gadamer, 1999, p. 377). Por tal 
motivo, nuestra intención es deshilar las 
experiencias que surgen a partir de la 
observación de una obra de arte, por la que el 
espectador ha de esgrimir entre lo que conoce y 
reconoce en ella, y en ese algo así mismo 
(Gadamer, 1999, p. 138). 

 
Hacia una comprensión del Bosco 
macarrónico 
En el discurso XVII de la Historia de la Orden de 
san Gerónimo (1605), José de Sigüenza realiza 
una descripción de las pinturas que Felipe II ha 
destinado al Monasterio de El Escorial. Entre la 
variada colección presentada, hace mención del 
Bosco entre los flamencos que el monarca 
atesora. 

Pero la complejidad de su obra 
despertaba, ya en el siglo XVI, controversias 
sobre las representaciones de demonios 
monstruosos, infiernos y escenas escatológicas. 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 96 

A partir de estos laberintos visuales, el 
autor parece encontrarle una correspondencia: 
“A este poeta tengo por cierto quiso parecerse el 
pintor Geronimo Bosco…, [que] le tocó el mismo 
pensamiento y motiuo [sic]” (Sigüenza, 1605, p. 
838). 

Sigüenza encuentra una similitud 
entre el Bosco y Merlín Cocayo, aparentemente 
por compartir una manera análoga de ver el 
mundo. De esta manera, el jerónimo persuade al 
lector a descubrir este universo literario de lo 
macarrónico: 

 
Entre los poetas Latinos, se halla de vno[sic] (y 
no de otro que merezca nombre) que 
pareciendole[sic] no podia[sic] igualar en lo 
heroico[sic] con Virgilio, ni en comico[sic] 
ò[sic] tragico[sic] llegar a Terencio, ò[sic] 
Seneca[sic], ni en lo lyrico[sic] à Oracio[sic], y 
aunque mas excelente fuesse[sic], y su 
espiritu[sic] le prometiesse[sic] mucho, 
auian[sic] de ser estos los primeros: acordó 
hazer[sic] camino nueuo, inuentò[sic] vna[sic] 
poesia[sic] ridicula[sic], que llamò[sic] 
Macarronica[sic]: que tuuiesse[sic] tanto 
primor, tanta inuencion[sic] è[sic] ingenio, que 
fuesse[sic] siempre príncipe y cabeça[sic] 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 97 

desde estilo, y assi[sic] le leyesen todos los 
buenos ingenios. (Sigüenza, 1605, p. 837) 

El estilo de Cocayo corresponde a una corriente 
literaria de inicios del siglo XVI nacida en Italia 
y que tenía como premisa la creación de un tipo 
de literatura satírica y paródica que contradecía 
el modelo de Petrarca y a los latinistas italianos 
del Quattrocento (Mason, 2022, pp. 5-10). Esta 
variedad poética se popularizó en Castilla y 
demás reinos peninsulares, llegando incluso al 
ámbito cortesano filipino, donde podemos 
contar con ejemplar de una de sus obras en 
manos de Juan de Herrera, arquitecto del rey, 
como así también una traducción al castellano 
por mano de Lucas de Alaejos, también servidos 
de la corte (Vázquez Dueñas, 2022, p. 41). 

Sin embargo, Sigüenza es el primer 
tratadista que compara al Bosco con el poeta, y 
es aún más interesante, teniendo en cuenta la 
naturaleza de este tipo de poesía. Lo que se 
enfatiza del fragmento anterior es el apelativo 
de poeta latino adjudicado, lo que ubica a 
Cocayo como un escritor heredero del legado 
antiguo. Por consiguiente, el Bosco asimismo se 
ampara en esta misma asimilación, concebido 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 98 

como continuador de los artistas de la 
antigüedad. No obstante, el jerónimo hace 
alusión a una característica diferenciadora en 
ambos artistas: en su estilo son los primeros, los 
iniciadores de una producción visual y textual 
primigenia, que se define desde lo ridículo, 
inventivo e ingenioso. 

Ante todo, cabe preguntarse cuál es el 
motivo que lo lleva a defender esta relación 
entre poeta y pintor. Para tal fin es necesario 
indagar entre páginas y pinceladas. Sobre la 
poesía de Cocayo, la obra Baldus es una de las 
principales composiciones del humanista en 
donde se puede encontrar la mayor expresión 
de su macarronea. Baldo es una especie de héroe 
homérico, representación de las virtudes, 
aunque durante su infancia y juventud 
estuviera dominado por los vicios e impulsos de 
la carne. 

El devenir de esta ambigüedad, de 
ladrón a ejemplo moral, denota los mundos o 
realidades que intervinieron en la mente de su 
autor: desde una conducta reprochable, 
concebida desde una narración tendiente a 
expresar un carácter paródico de lo aldeano, 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 99 

hasta una expresión épica de la gesta heroica, 
que lo lleva a enfrentarse a diversos enemigos 
que demuestran un cambio de rumbo en su 
vida. Una transformación que nace de las 
diferentes historias y relatos que le inspiraron a 
cambiar, aunque mantenga vínculos con 
personajes de dudosa reputación. 
Ante todo, Cocayo presenta las aventuras de su 
héroe inmerso en el mundo de la Phantasia. En 
el inicio de la obra dice lo siguiente: 

La fantasía a mí me vino más que fantástica 
de la historia de Baldo cantar con grasientas 
Camenas, 
ante la cuya fama altísona y nombre gallardo 
tiembla la tierra, y de miedo se caga ahora el 
Infierno. (Baldus, I, v. 1) 

 
Antes de avanzar es necesario esclarecer este 
concepto transversal en este trabajo. La 
Phantasia era considerada durante la Edad 
Media como una especie de regalo divino, por la 
que se podía incurrir en la creación de Dios a 
partir de composiciones metafóricas sobre la 
representación del mundo que demostraban el 
poder creativo del artista en cuestión. Es 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 100 

introducida como noción de metáfora, desde su 
concepción como herramienta retórica, para 
apreciar esta reelaboración de la realidad sin 
caer en el perjuicio o deriva infinita. 

Explayemos un poco más esta idea. En 
la temprana modernidad, esta noción era 
concebida desde las premisas retóricas 
heredadas del pensamiento aristotélico. 
Inventio y Phantasia son conceptualizaciones 
que se configuraron desde lo retórico, 
amparando la potencialidad creativa artística y 
poética (Büttner, 2016, pp. 106-107). No obstante, 
desde una perspectiva aristotélica, guarda una 
significación de mayor profundidad. 
Etimológicamente, la Phantasia hace alusión a la 
creación una imagen en la mente, una 
phantasmata. De esta manera, Aristóteles la 
define mediante dicha potencialidad, incluso el 
término mantiene un valor positivo y se 
encuentra ahora en inmediata conexión con la 
enargeia, es decir, poner algo, literalmente, ante 
los ojos (Alloa, 2017, pp. 269-271). Esta enargeia, 
esta capacidad de poner algo ante los ojos donde 
antes había ausencia, señala una característica 
sustancial de la Phantasia aristotélica y, por 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 101 

ende, de la tradición retórica empleadas por 
poetas y artistas, sin olvidar a los humanistas de 
esta época (Plett, 2012). 

En el caso del poema de Cocayo, la 
Phantasia se presenta, ante los ojos del poeta, 
con la peculiar característica fantástica, que en 
otras palabras hace alusión al mundo 
escatológico en el que se desea introducir al 
lector. Así surge la historia de Baldo, que tal 
carácter posee que hace temblar de miedo al 
infierno, una metáfora de la vivacidad del 
personaje, pero también del carácter paródico 
atribuido a lo infernal. Este escenario, se 
presenta muy distinto a otras versiones 
mayormente apocalípticas, como en el caso de la 
Divina Comedia de Dante. Esta misma 
intencionalidad parece ser la conexión que nos 
aproxima a la obra del Bosco. 

Si leemos la descripción de Sigüenza 
sobre las pinturas del artista, sus palabras 
apelan a “su grande ingenio” (Sigüenza, 1605, p. 
837). Una pintura “como de burla y 
macarronica… poniendo en medio de aquellas 
burlas muchos primores y extrañezas, assi en la 
inuencion como en la execucion y pintura, 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 102 

descubriendo algunas vezes quanto ualia en 
aquel arte, como tambien lo hazia Cocayo 
hablando de veras” (Sigüenza, 1605, p. 838). Es 
interesante observar que los términos de 
invención e ingenio fueron empleados al 
referirse análogamente a Cocayo y su literatura. 

El término Phantasia también aparece 
en esta obra, y hace una alusión a las creaciones 
monstruosas del Bosco, que es donde Sigüenza 
encuentra la mejor ejecución: “satyra pintada, 
de los pecados y desvarios de los hombres” 
(Sigüenza, 1605, p. 838). Al concepto de ridículo 
debe sumarse el de sátira, lo que nos daría 
indicios de los juicios interpretativos de su 
mirada. Según el jerónimo, la intención del 
artista fue pintar al hombre por dentro, 
procediendo de una manera similar al que lo 
hacen los poetas, ya que, como él mismo lo 
explica, no hay gran distinción entre pincel y 
pluma: “los sugetos, los fines, los colores, las 
licencias, y otras partes son tan vnas, que a 
penas se distinguen” (Sigüenza, 1605, p. 837). 

La aparición del vocablo licencias nos 
permite penetrar en el discurso. Esta referencia 
hace alusión al traspaso de la frontera de la 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 103 

mímesis. La Phantasia, por lo tanto, emerge para 
justificar las creaciones del Bosco al permitir 
que dichas anuencias no condicionen lo 
escatológico por faltar al decoro cortesano. Es el 
mismo jerónimo quien mediante su vinculación 
con Cocayo desea darles a tales figuras el mismo 
carácter creativo de los poemas macarrónicos. 
Por lo tanto, aproximando una plausibilidad a la 
interpretación de la mirada de Sigüenza, es 
necesario reflexionar sobre estos signos visuales 
o disparates equiparables a los versos de 
Cocayo. Con el fin de comprobar la 
funcionalidad de esta analogía, será necesario 
identificar aquellas figuras que puedan advertir 
dicha intencionalidad dada en esta relación 
dialógica entre autor – lector/espectador 
emergentes. 

Elementos folenguianos en la pintura del 
Bosco 
Las aventuras de Baldo se presentan como un 
viaje en el que nuestro protagonista va en busca 
de su salvación, para vencer a los vicios que lo 
dominan, representados en demonios, brujas o 
demás criaturas infernales y monstruosas. Lo 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 104 

que resulta interesante es la manera por la que 
es expresada esta descripción heroica. Baldo 
debe hacer frente a una serie de inconvenientes 
junto a un grupo de compañeros de viaje: 
 

Vi yo a Falchetto nacido con doble naturaleza, 
porque hasta el culo aspecto de hombre tenía, 
y desde allí a la cola forma de galgo se daba. 
No sé, mi buen e ingenuo lector, si entiendes la 
cosa; 
direlo con más claridad: comía con diente de 
hombre, 
y con las tripas de un mastín lo comido cagaba 
(Baldus, V, v. 135) 
 

Falchetto parece presentar una simbiosis entre 
animal y humano, un ser mitad can y mitad 
hombre, similar al centauro Quirón en la 
Eneida, ser híbrido que brinda su ayuda al 
protagonista. Nada ajeno al mundo visual del 
Bosco, en sus pinturas es posible encontrar 
signos icónicos que juegan con esta mezcla de 
bestia y humano. Sigüenza reflexiona sobre 
estos seres híbridos desde la noción de 
transmigración (de las almas) en Pitágoras y 
Platón, metamorfosis que pretendían demostrar 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 105 

“de que se visten las almas de los miserables 
hombres” (Sigüenza, 1605, p. 840). 

Al observar el Tríptico del Carro de 
heno, el jerónimo describe que “se veen[sic] 
pintados hombres medio leones, otros medio 
perros, otros medio osos… simbolos[sic] todos y 
figura de la souerbia[sic], de la luxuria[sic], 
auaricia[sic], ambicion[sic], bestialidad, 
tirania[sic], fagacidad y brutalidad”. (Sigüenza, 
1605, pp. 840-841). A pesar de los detalles 
descriptos por Sigüenza, en la pintura resulta 
casi inverosímil encontrar estos seres híbridos 
definidos desde mitades pares, ya que estos 
seres de aspecto demoníaco presentan 
elementos que interpenetran (Carrere y Saborit, 
2000) lo humano, lo animal e incluso lo 
inorgánico. 

Sin embargo, entre los ejemplos de 
bestialidad de Folengo y el Bosco hay una 
relación intrínseca que recae sobre estos seres 
mixtos. Después de todo, una lectura aceptable 
sería identificar la propia decadencia del 
hombre mediante el dominio de los vicios y los 
pecados. Falchetto parece ser más próximo al 
texto de la Eneida que al fenómeno monstruoso 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 106 

presente en el Bosco. Este personaje refleja esta 
dualidad de bestia y humano, porque a pesar de 
su conducta reprochable y pecadora es un fiel 
compañero de Baldo. Ante tal lógica, la cita de 
Sigüenza sobre la transmigración y el 
hibridismo descripto parece más proclive a la 
dualidad de Falchetto que a las 
interpenetraciones presentes en la pintura. 
Existe una articulación forzada entre los 
demonios del Bosco y la descripción del 
jerónimo, punto reforzado ante una falta 
notoria de detalles certeros de los mismos. 

Otro elemento que se observa en la 
misma cita del Baldus es la cuestión escatológica 
de lo anal. Esto es frecuente en las pinturas del 
Bosco quien hizo uso de este recurso visual 
recurrentemente. En el Tríptico del Jardín de las 
delicias, podemos apreciar en su panel central 
escenas con personajes femeninos y masculinos 
desnudos, donde sus traseros son el elemento 
principal de sus juegos e interacciones. Así 
puede observarse en el caso de la figura 
masculina al que se le inserta un ramillete de 
flores por el ano. La misma situación, pero desde 
un punto de vista opuesto, se encuentra en el 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 107 

siguiente panel, denominado el Infierno, donde 
un personaje encapuchado presenta una flecha 
inserta en su trasero. Aunque estas dos escenas 
han sido interpretadas como una condena a la 
sodomía (Falkenburg, 2016, pp. 148-150), es 
interesante que reflexionemos sobre la 
representación realizada por el artista, y de la 
manera en que puede relacionarse con su 
paridad poética. 

En esta misma escena del Infierno, la 
defecación aparece como un elemento de castigo 
para el pecador. Cercana a la figura del hombre 
encapuchado con la flecha en el ano, 
encontramos la escena de un demonio-pájaro 
sentado en una especie de trono-retrete 
deglutiendo a un pecador, mientras que de su 
trasero sale humo y aves de color negro. Este 
demonio, a su vez, defeca a otros condenados 
que precipitan hacia un pozo. En esta misma 
abertura, se asoma un trasero humano para 
evacuar monedas de oro en el mismo boquete. 
Ante tales signos visuales, en diversos versos del 
Baldus, Cocayo hace alusión a las mismas 
conductas escatológicas. Todo lo relativo a la 
defecación se convierte en una herramienta de 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 108 

burla y humor para el poeta. En relación con 
esta representatividad de lo infernal, en lo 
escatológico, en el poema se hace una peculiar 
insinuación del Averno: 

A Baldo, en fin, de la tierra en el centro, y Satán 
en el culo 
lo encierran, y ni de la luz del sol, ni lucerna 
un adarme 
tiene, y tanta es la angostura de su mazmorra, 
que no parece cárcel sino sepulcro podrido. 
Allí gusanos, y sapos, ratones con escorpiones 
le hacen de compañeros, y juntos pasan la 
vida, 
juntos se cambian razones, comen y duermen 
al tiempo (Baldus, V, vv. 460-465) 

 

Las criaturas que aparecen en esta distópica 
descripción del Infierno presentan similares 
signos que encontramos también en el Infierno 
del Jardín. La prisión de Baldo se menciona 
como el trasero del diablo, el lugar donde se 
encuentra prisionero. Esta coincidencia en lo 
visual comprende una referencia a la 
disposición del cuerpo diabólico y su asociación 
con el espacio infernal. Desde la Edad Media, la 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 109 

puerta del Infierno fue representada con la boca 
demoniaca del Leviatán, la que podemos 
apreciar en iluminaciones de textos litúrgicos 
hasta los inicios de la Edad Moderna (García 
Arranz, 2019, pp. 249-250). No obstante, también 
estaba presente en la imaginería infernal el 
demonio-Señor del Infierno que devora y defeca 
a los condenados de forma simultánea, como 
pareciera estar representado en el Bosco (García 
Arranz, 2019, pp. 158-161). 

La idea que presumen estas imágenes 
es que lo escatológico fue empleado para 
alcanzar una emoción reflexiva del espectador. 
Tanto en lo visual como en lo literario, existe 
una connotación negativa en relación con el 
ano, lo que puede suponer una lectura que 
deriva de las prácticas de la cotidianeidad y que 
eran apreciadas como faltas de instrucción e 
incluso de educación cristiana, relativo a ciertas 
conductas sodomitas como acto contra natura 
asociado a la campaña de desprestigio político 
(Carrasco Manchado, 2008, p. 129). Esto último, 
aunque en el Baldus no se mencione algún caso 
específico de los personajes intervinientes, en el 
Infierno del Jardín podemos apreciar la 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 110 

presencia de una bandera de medialuna, 
emulando un estandarte que porta uno de los 
demonios que dirige a los pecadores. La 
condena va dirigida hacia las herejías, en este 
caso hacia los musulmanes, cuestión que resulta 
sintomático de la propaganda antiislámica, 
asociándoles a estas prácticas (Carrasco 
Manchado, 2008, p. 130). 

Otra de las obras que también puede 
ayudarnos a comprender este carácter 
macarrónico en el Bosco es el Carro de heno. En 
su panel central, se observa una escena 
coronada por un colosal carro colmado de heno, 
representación simbólica de las cosas vanas del 
mundo. Lo interesante en esta imagen son los 
personajes que luchan entre sí para obtener un 
poco de la preciada carga. 

Esta escena está cargada de tragedia, 
muerte y engaño, en donde se expresa la 
avaricia del hombre y la desmesura de sus 
conductas. Aquí lo satírico se expone de una 
manera distinta. En el relato de Sigüenza, estos 
personajes buscan conseguir un poco de ese 
preciado heno, por lo que “vnos[sic] ponen 
escaleras, otros garabatos, otros trepan, otros 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 111 

saltan, y buscan quantos[sic] medio y 
instrumentos pueden para llegar alli[sic] arriba” 
(Sigüenza, 1605, p. 840). 

Algo similar podemos encontrar los 
siguientes versos, al referirse a las relaciones 
entre hombres y mujeres en su devenir 
cotidiano: 

 
¿Quieres que al comercio nos dediquemos? 
Todos  
los días iré a Cipada, para vender mercancías.  
Tú, entretanto, trabajarás con la rueca y el hilo.  
Espero que en poco tiempo, ricos nos 
volveremos,  
y no me importa gran cosa si cuernos acabo 
llevando:  
debe hacerse de todo para obtener beneficios.  
A lo que Lena dice: “Haré todo eso con gusto” 
(Baldus, VII, vv. 440-445). 
 

Cocayo presenta la vida de un matrimonio 
deseoso por alcanzar nuevas riquezas a 
cualquier costo, incluso si esto conlleva el 
engaño de la mujer a su marido. Si regresamos a 
la pintura, sobre el heno encontramos unos 
amantes que representan el pecado de la lujuria. 
Estos amantes parecen esconderse detrás de un 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 112 

arbusto, lo que puede darnos un indicio de 
engaño, de una relación fraudulenta, noción que 
se completa gracias al hombre asomado detrás 
del matorral que parece descubrir a los amantes 
ocultos. Nuevamente encontramos un vestigio 
de esa misma emoción reflexiva. El espectador 
se transforma en partícipe de esa relación ilícita 
al observar con detalle el escondite secreto de 
los amantes. 

En consecuencia, los personajes son 
presentados mediante cierta carga humorística. 
Asimismo, en la parte inferior del panel central 
encontramos una serie de pequeñas escenas que 
ilustran estas conductas agresivas y engañosas. 
Si observamos de izquierda a derecha, podemos 
apreciar en primer término un ladrón de niños, 
cercano a un par de mujeres que parecen estar 
practicando la quiromancia, mientras un niño 
perpetra un robo aprovechando su distracción. 
Inmediatamente despunta la figura de un falso 
galeno, quien vende falsos remedios a los 
enfermos, representado con un pequeño saco de 
heno atado a su cintura. Al igual que el 
curandero farsante, hacia su derecha 
encontramos un grupo de monjas al servicio de 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 113 

un abad que, mientras disfruta de una bebida y 
comida abundantes, observa como las religiosas 
organizan sus cargas privadas de heno. 

Lo que puede apreciarse en esta serie 
de escenas es nuevamente el engaño como 
principal pivote, en donde la sátira empleada 
sirve para denunciar las prácticas falaces que 
persuadían a través de artimañas, una suerte de 
denuncia social a la que se suma Sigüenza: 

 
De suerte que no ay[sic] estado ni 
exercicio[sic] ni oficio, sea baxo[sic], ò[sic] sea 
alto, sea diuino[sic], o sea humano, que los 
hijos de este siglo no lo conuiertan[sic] o 
abusen del[sic], para alcançar[sic] y gozar de 
esta gloria de heno… con que se sinifica[sic] 
harto[sic] bien la breuedad[sic] de este 
miserable siglo, y lo poco que tarda en pasar, y 
quan[sic] semejantes son todos los tiempos en 
la malicia (Sigüenza, 1605, p. 840). 
 

Ante todo, la sentencia que realiza el autor está 
dirigida a un sector de la sociedad que no parece 
estar presente en los episodios representados en 
la pintura. No obstante, el jerónimo sí encuentra 
reflejos de las conductas de los cortesanos de El 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 114 

Escorial en estos signos icónicos caricaturescos. 
En este caso, los acusados son los 
espectadores/lectores que emergen del discurso 
de Sigüenza como agentes de su entorno social 
inmediato, por lo que, aunque estas las prácticas 
cortesanas a las que hace referencia no estén 
presentes en la pintura, las narrativas visuales 
son aprovechadas para conducir su condena 
moral. 
 
La persuasión de lo grotesco a través de la 
sabia risa 
Deshilar las prácticas sociales relativas a la 
contemplación de imágenes, tanto religiosas 
como profanas, en el entorno cortesano puede 
presentarse ante nosotros como una tarea 
titánica desde lo hermenéutico. No obstante, es 
posible dar unos primeros pasos al respecto. 

Fernando Checa (2017, p. 122) afirma 
que las obras del Bosco comprendían una serie 
de imágenes que la corte disfrutaba al 
frecuentar los espacios destinados al rey y su 
familia. Reindert Falkenburg (2016, p. 137), por 
su parte, argumenta que estas pinturas habrían 
producido una experiencia visual única, 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 115 

captando la atención de los espectadores a 
través de estos signos icónicos, lo que Sigüenza 
ha señalado mediante “la risa y deleite vano” 
(Sigüenza, 1605, p. 839). 

Para comprender esta cuestión risible, 
es pertinente entender estos signos como 
expresiones de lo grotesco. Abordar este 
concepto es adentrarnos en un amplio 
panorama de investigaciones que han definido 
lo grotesco desde diversas ópticas. Mijaíl Bajtin 
(2003) establece el concepto de realismo 
grotesco, como una dicotomía social entre lo 
popular y lo elitista, cuestión que escaparía de 
nuestro examen. No obstante, Isabel García 
Adánez (2011, p. 377) define lo grotesco como 
una amalgama de lo cómico, lo trágico, lo 
terrorífico y lo escatológico, para la risa y el 
dolor. Aunque la autora se centra en el estudio 
del cuerpo grotesco en la obra de Cervantes, sus 
conclusiones no distan de las de Bajtin, 
entendiendo lo grotesco como una especie de 
subversión ante un mundo dominado por la 
racionalidad y el dogmatismo (García Adánez, 
2011, p. 380). No obstante, estos planteamientos 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 116 

pueden facilitar nuestra comprensión de este 
fenómeno. 

Si atendemos al concepto de cuerpo 
grotesco, éste aparece en las obras del Bosco y en 
la poesía de Cocayo, pero desde una apreciación 
de tipo moderno (García Adánez, 2011, p. 379). 
La cuestión de lo anal y la defecación; la 
violencia y el engaño; la ira y la representación 
de lo infernal y monstruoso, conforman una 
misma realidad corrompida por los vicios y los 
pecados, una suerte de sátira donde se aprecia el 
dominio del alma por las pasiones del cuerpo. Al 
emplear el término moderno, García Adánez 
refiere a una variación surgida a partir de la 
Temprana Modernidad, al reforzar la 
interpelación sobre el espectador-lector 
mediante modos humorísticos. 

En el mismo siglo XVI lo grotesco era 
definido desde esta categorización. Así lo 
podemos apreciar en el tratado Comentario de 
la pintura (1560) de Felipe de Guevara, donde se 
excluye al Bosco de la clasificación grotesca, ya 
que se lo relaciona con el género denominado 
Grillo, que en la antigüedad se pintaba “muy 
donoso y de reyr[sic]… Este genero[sic] de 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 117 

pintura a mi pareçer[sic] fue semejante al que 
nuestra hedad[sic] tanto celebra de 
Hieronimo[sic] Boshc[sic] el qual[sic] siempre se 
estraño[sic] en buscar talles de hombres 
donosos, y de raras composturas que pintar” 
(Guevara, 1560, p. 190). Esta misma idea 
trasciende al lenguaje visual de la corte filipina 
hacia finales de siglo, siendo Sigüenza quien 
escribiría sobre Bosco en una misma 
perspectiva guevariana. 

Este estímulo a lo risible aparece como 
un elemento preciso en la apreciación del 
jerónimo. Las imágenes en El Bosco, como así 
también los pasajes cargados de humor en la 
obra de Cocayo, escaparían de una práctica 
reflexiva por sí mismos al no ser por la escisión 
que produce la risa y el humor mediante una 
lectura interpelativa sobre el espectador. 

El fenómeno de la risa y lo humorístico 
presenta una cierta complejidad que autores 
como Le Goff ambicionaron sintetizar a partir 
de ciertas deducciones claves con cierta base 
estructuralista. No obstante, el autor 
proporciona ideas relevantes que asienten sobre 
su permeabilidad en todo el espectro social de la 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 118 

Europa occidental: “nadie escapa de reír, 
aunque sea fraile o rey” (Le Goff, 1999, p. 51). 
Cabe aclarar que según Le Goff, existe, o debería 
en el mejor de los casos, una diferencia entre 
una historia de la risa y una historia de los 
medios o mecanismos para hacer reír, siendo 
este último donde ubicaríamos nuestro caso en 
particular. 

De manera resumida, podemos 
rastrear la importancia de la risa y el humor en 
tratados filosóficos de Platón y Aristóteles, 
siendo lo cómico un sinónimo de lo ridículo y lo 
burlesco próximo a la ignorancia. La risa actúa 
sobre algo o alguien al encontrarlo en un plano 
de inferioridad, como así también aquello que 
sorprende, lo inesperado, con el afán de 
despertar lo correctivo (Schere, 2017, pp. 213-
217). La risa es apelativa de cambio, cuestión 
que también está presente en el pensamiento 
romano de Cicerón y Quintiliano, aunque se 
introduce un elemento en este juego del humor: 
la sensatez y el decoro para obtener una risa 
inteligente (Beard, 2022). 

Pasando por alto la condena a la risa 
durante la Alta Edad Media, la etapa 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 119 

tardomedieval presentó una continuidad con la 
concepción griega y romana retomada por la 
Escolástica. Lo burlesco retornó a manera de 
juego, reprochable, solamente, ante el desprecio 
al prójimo (Lázaro Pulido, 2012). 

Esta concepción nos introduce a un 
tipo de producción en particular dada durante 
los inicios de la Edad Moderna y que enmarca 
nuestro punto de vista: la sátira erasmiana. 
Aunque no podríamos incluir a Erasmo entre los 
escolásticos, la oposición entre sabiduría y 
necedad que emplea como pivote de su crítica 
social, surge de la misma fuente evangélica, es 
decir, los escritos de San Pablo. Para introducir 
al lector en su discurso, hace uso de un lenguaje 
cómico-satírico en el que no existe una condena 
a la risa y a lo humorístico. Todo lo contrario. 
Para Erasmo, la vida del hombre sería imposible 
de vivirla sin la estulticia. 

Encontrar sugerentes rasgos de esta 
filosofía en la triada formada entre el Bosco, 
Cocayo y Sigüenza no estaría fuera de lugar. 
Retomando las denominadas licencias que 
Sigüenza adjudicó al Bosco como artista, estas se 
definen a partir de lo ridículo y lo satírico que, 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 120 

desde mi punto de vista, no significa una 
connotación negativa sino una facultad donde lo 
ridículo concierne a lo escatológico, lo satírico y 
lo paródico, pero que además comprende un 
grado de reflexión y autoevaluación de carácter 
cristiano y humanista. Por tal motivo, la 
influencia de la devotio moderna es esencial 
para comprender no solo la producción artística 
del Bosco (Büttner, 2016, p. 25; Fischer, 2019, p. 
14), sino también actuando como una de las 
bases filosóficas que converge en la mirada de 
Sigüenza. 

Tanto el Bosco como Cocayo se 
encontraban en la plenitud de su producción 
artística hacia inicios del siglo XVI, mismo 
momento en que el erasmismo propagaba con 
fuerza los principios de la devotio a través de la 
Europa cristiana. Sería sensato pensar que esta 
corriente de pensamiento, propensa a una cierta 
apertura de lo satírico y paródico, haya formado 
parte de las ideas circulantes de la época, entre 
las que bebieron poetas, pintores y humanistas. 

No obstante, el decorum es un 
requisito indispensable para que la sátira no 
encuentre un juicio condenatorio (González 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 121 

García, 2015, pp. 119-123). Consecuentemente, 
pensemos en el Elogio de la locura (1511) de 
Erasmo. Aunque contiene una gran carga 
reflexiva, tiene como protagonista a la Locura o 
Moria, en una suerte de ironía, sátira y crítica de 
la sociedad e Iglesia como eran conocidas para 
la época (Rodríguez Santidrián, 2011, pp. 19-22). 
Erasmo hace uso de ciertas licencias a las que 
recurre para poder escribir una crítica de su 
sociedad sin ser acusado de hereje o blasfemo, 
misma estrategia que hemos identificado en el 
Bosco y Cocayo. 

Sigüenza no queda libre de la 
influencia erasmiana gracias al círculo de 
humanistas de El Escorial, con los que compartía 
esta afinidad intelectual. A pesar de la inclusión 
de las obras del roterodamo en el Índice de 
Libros prohibidos a partir de 1559, es posible 
contemplar una cierta contingencia de Erasmo 
en este espacio cortesano (Bataillon, 2013, p. 738; 
Gonzalo Sánchez-Molero, 1998, p. 698). Sigüenza 
se inscribe en esta línea por medio de su maestro 
Benito Arias Montano, quien mantuvo presente 
y en un aparente secreto, las premisas 
erasmianas. A esto debemos sumar que además 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 122 

de la autoridad de Arias Montano sobre este 
grupo de humanistas, bajo la egida erasmiana, 
también fue partícipe de la producción del 
proyecto artístico llevado a cabo en El Escorial, 
al ocupar un espacio entre los principales 
artífices y asesores del monarca (Hänsel, 1999, 
pp. 171-174). Esta tesis irrumpe justamente con 
la doctrina tridentina que iniciaba su 
repercusión en los ámbitos palaciegos, aunque 
es en este momento articular, de los años de 
Montano y Sigüenza en la corte filipina, que se 
puede reflexionar sobre la permeabilidad de un 
erasmismo subrepticio en los procesos 
interpretativos de lo pictórico-poético. 

Incluso, la forzada intención por 
encontrarles vestigios de lo clásico comprueba 
una manera de valorar estas producciones y de 
acercarlas a la sátira erasmiana. En el caso de la 
obra de Folengo, su empleo del latín y de 
diversos pasajes que recuerdan a las obras de 
Ovidio, Horacio u Homero facilitan esta 
aproximación al modelo clásico, cuestión que 
aún podríamos poner en tela de juicio sobre la 
obra del Bosco. No obstante, como nuestra 
materia de análisis ha sido el discurso de 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 123 

Sigüenza y su intención por enlazar al poeta y al 
pintor, es oportuno pensar que su intención 
consistió en aderezar al Bosco de aires 
clasicistas, de vislumbrar sus drôleries al son de 
las escenas que se presenta en el Baldus, como 
teatros del mundo, cargados de sátiras y de 
parodias escatológicas. 

 
Consideraciones finales  
Al introducirnos en los discursos que emanan de 
las prácticas de lo visual, es importante entender 
la trascendencia de la retórica en la 
interpretación de una imagen. Aunque la 
naturaleza de los recursos retóricos se 
desarrolla principalmente en el campo de lo 
literario, durante el siglo XVI es posible 
encontrar indicios en tratados sobre el arte que 
apelaban al empleo de estos mismos 
instrumentos retóricos de lo escrito. 

La Phantasia es la llave interpretativa 
que nos permite adentrarnos en los signos que 
Sigüenza llama disparates, y que se relacionan 
con lo grotesco de la poesía de Cocayo. Desde 
este punto de vista, lo escatológico, lo irónico, lo 
satírico se transforman, retóricamente, en 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 124 

instrumentos de persuasión e interpelación que, 
a través de la risa y la sorpresa, establecen en el 
espectador la autoevaluación de sus pecados. 

A partir de esto último, cabe aclarar 
que la devotio moderna no fue un producto 
exclusivo de la filosofía erasmiana, o que El 
Bosco y Cocayo se hayan basado en el Elogio 
para sus obras. Lo que intentamos dilucidar es 
la transformación que se desarrolló hacia inicios 
del siglo XVI, y cuyos vestigios podemos rastrear, 
hacia finales de la centuria, en la mirada de 
Sigüenza. Es este humor erasmiano el que 
parece trascender y permite la relación 
intertextual entre texto e imagen con mayor 
fluidez. 

De esta manera, los disparates asumen 
una identidad que escapa de lo herético, lo 
meramente grotesco, o sin sentido. El modo de 
percibirlas condice con los efectos de la risa y la 
sorpresa, una emoción reflexiva interpelativa 
de lo grotesco, conducida por las herramientas 
de la retórica humanista. La crítica aderezada de 
la miseria humana, representada por el Bosco y 
Cocayo, se abre a creaciones originales de 
teatros del mundo que transitan entre el 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 125 

carnaval y la cuaresma, entre lo profano y lo 
sagrado. 

 
Referencias bibliográficas 
Fuentes editadas 
De Sigüenza, J. (1605). Segunda [Tercera] parte 

de la Historia de la Orden de San 
Geronimo: dirigida al Rey Nuestro 
Señor, don Philippe III, 2 vol. Madrid: 
Biblioteca Nacional de España. 
Recuperado de: http://bdh-
rd.bne.es/viewer.vm?id=0000047519  

Domínguez Leal, J. M. (2023). Fragmentos de mi 
traducción de 'baldo' de Merlín Cocayo. 
Recuperado de: 
http://poesiamacarronica.blogspot.co
m/2020/08/fragmentos-de-mi-
traduccion-de-baldo-de.html  

 
Bibliografía 
Alloa, E. (2018). El poder de visualizar. La 

phantasia según Aristóteles. Anuario 
filosófico, 51 (2), 243-274. 

Bataillon, M. (2013). Erasmo y España. Estudios 
sobre la historia espiritual del siglo 

http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000047519
http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000047519
http://poesiamacarronica.blogspot.com/2020/08/fragmentos-de-mi-traduccion-de-baldo-de.html
http://poesiamacarronica.blogspot.com/2020/08/fragmentos-de-mi-traduccion-de-baldo-de.html
http://poesiamacarronica.blogspot.com/2020/08/fragmentos-de-mi-traduccion-de-baldo-de.html


Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 126 

XVI. Madrid: Fondo de Cultura 
Económica.  

Bajtin, M. (2003). La cultura popular en la 
Europa en la Edad Media y en el 
Renacimiento. El contexto de François 
Rabelais. Madrid: Alianza.  

Beard, M. (2022). La risa en la antigua Roma: 
sobre contar chistes, hacer cosquillas y 
reírse a carcajadas. Madrid: Alianza.  

Büttner, N. (2016). Hieronymus Bosch. Visiones 
y Pesadillas, Madrid: Alianza.  

Domínguez Leal, J. M. (2001) Compendio de la 
poesía macarrónica en España y de su 
influencia en la literatura española. 
Calamus Renascens, 2, 199-221. 
Recuperado de: 
https://rodin.uca.es/handle/10498/1004
5  

Carrasco Manchado, A. I. (2008). Entre el delito y 
el pecado: El pecado “contra naturam”. 
En A. I. Carrasco Manchado y M. P. 
Rábade Obradó (Coords.), Pecar en la 
Edad Media (pp. 113-143). Madrid: 
Sílex. 

https://rodin.uca.es/handle/10498/10045
https://rodin.uca.es/handle/10498/10045


Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 127 

Checa, F. (2017). Renacimiento habsbúrgico. 
Felipe II y las imágenes artísticas. 
Valladolid: Ediciones Universidad de 
Valladolid.  

Falkenburg, R. (2016). Conversando con el Jardín 
de las delicias. En P. Silva Maroto, (Ed.), 
El Bosco. La exposición del V 
centenario (pp. 135-155). Madrid: 
Museo Nacional del Prado. 

Fischer, S. (2019). El Bosco. La obra completa. 
Barcelona: Taschen.  

Gadamer, H. G. (1999). Teoría y Método I. 
Salamanca: Sígueme. 

García Arranz, J. L. (2019). El diablo y los 
demonios. En R. García Mahíques (Dir., 
Coord. y Ed.), Los tipos iconográficos 
de la tradición cristiana. 5. Los 
Demonios I. El Diablo y la acción 
maléfica (pp. 23-382). Madrid: 
Encuentro.  

García Adánez, I. (2011). Lo grotesco en el 
Quijote y la novela como cuerpo 
grotesco. En C. Strosetki (Ed.), Visiones 
y revisiones cervantinas: actas selectas 
del VII Congreso Internacional de la 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 128 

Asociación de Cervantinos (pp. 377-
388). Alcalá de Henares: Centro de 
Estudios Cervantinos. 

González García, J. (2015). Imágenes sagradas y 
predicación visual en el Siglo de Oro. 
Madrid: Akal.  

Gonzalo Sánchez-Molero, J. L. (1997). El 
Erasmismo y la educación de Felipe II, 
1527-1557 (tesis doctoral). Universidad 
Complutense de Madrid, Madrid, 
España. 

De Guevara, F. (2016) [1560]. Comentario de la 
pintura y pintores antiguos (edición 
curada de Elena Vázquez Dueñas). 
Madrid: Akal. 

Hänsel, S. (1999). Benito Arias Montano (1527-
1598): Humanismo y arte en España. 
Huelva: Universidad de Huelva. 

Rodríguez Santidrián, P. (2011). “Introducción”. 
En Erasmo de Rotterdam, Elogio de la 
Locura. Madrid: Alianza. 

Lázaro Pulido, M. (2012). La risa en Francisco 
Suárez. El paso de la Edad Media al 
Barroco. Anales del Seminario de 
Historia de la Filosofía. 29 (1), 65-96. 



Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 129 

Recuperado de: 
https://revistas.ucm.es/index.php/ASH
F/issue/view/2267 

Le Goff, J. (1999). La risa en la Edad Media. En J. 
N. Bremmer y H. Roodenburg 
(Coords.), Una historia cultural del 
humor: desde la antigüedad hasta 
nuestros días (pp. 41-54). Madrid: 
Sequitur. 

Mason, M. L. (2022). Bold Fantasy: The 
Macaronic Epic of Teofilo Folengo 
Between Ariosto and Rabelais (Tesis 
doctoral). Universidad de California, 
Berkeley, Estados Unidos. Recuperado 
de: 
https://escholarship.org/uc/item/5pv37
1s2 

Plett, H. F. (2012). Enargeia in Classical Antiquity 
and the Early Modern Age: The 
Aesthetics of Evidence. Leiden: Brill. 

Schere, M. J. (2017). Los matices del humor en 
Platón y Aristóteles y su proyección 
sobre la comedia de Aristófanes. 
Florentia Iliberritana, 28, 211-222. 
Recuperado de: 

https://revistas.ucm.es/index.php/ASHF/issue/view/2267
https://revistas.ucm.es/index.php/ASHF/issue/view/2267
https://escholarship.org/uc/item/5pv371s2
https://escholarship.org/uc/item/5pv371s2


Capítulo 3: De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: 

El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco 

en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605) 

 

 

 130 

https://www.memoria.fahce.unlp.edu.
ar/art_revistas/pr.14355/pr.14355.pdf  

Silva Maroto, P. (Ed.) (2016). El Bosco. La 
exposición del V centenario. Madrid: 
Museo Nacional del Prado. 

Silver, L. (2016). Crímenes y castigos: los 
infiernos del Bosco. En P. Silva Maroto 
(Ed.), El Bosco. La exposición del V 
centenario (pp. 115-133). Madrid: 
Museo Nacional del Prado. 

Vázquez Dueñas, E. (2022). El Bosco. Algo más 
que un inventor de monstruos y 
quimeras. Madrid: Galobart. 

 
 

https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.14355/pr.14355.pdf
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.14355/pr.14355.pdf


 

 

 131 

 
 
 
 
 
 

Segunda parte 
SABERES Y DISCURSOS 

 



Capítulo 4: Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 132 

CAPÍTULO 4 
DEMONÓLOGOS, MUJERES Y BRUJAS: 

UN ENCUENTRO MODERNO 
 

Nora Barrozo Witzler 
Universidad Estadual de Campinas 

 
Los años comprendidos entre los siglos XV y XVII 
se caracterizan por diversos y profundos 
cambios en todos los ámbitos sociales, políticos 
y culturales, iniciándose procesos que tendrían 
consecuencias durante siglos. Este periodo, la 
Modernidad Temprana, es más conocido por el 
nombre de su movimiento artístico más 
importante: el Renacimiento, pero cuando 
pensamos en la persecución de las brujas, lo 
extendemos hasta al Barroco. Sin embargo, 
también tenemos que pensar en una 
nomenclatura mayor, más amplia, que engloba 
todos estos movimientos y más: el Humanismo. 
Y para la mayoría de la gente, es casi imposible 
pensar que justo cuando vemos el surgimiento 
de la Ciencia Moderna, la época de Galileo, 
Kepler, Newton, Descartes, discusiones 
profundas en el campo de la política con 
Maquiavelo, Hobbes, Tomás Moro, entre 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 133 

muchos otros, es el mismo periodo en el que 
vemos más condenas y persecuciones contra las 
supersticiones y herejías, así como el 
surgimiento y apogeo de las Inquisiciones 
española e italiana, con toda la crueldad que ello 
implica. La cuestión aquí es que vivimos en un 
mundo posterior a la Ilustración, lo que significa 
que para nosotros existe una clara división entre 
ciencia y religión, asociándose siempre la 
ciencia con la “razón” y la religión con lo 
“irracional”. Sin embargo, ésta es una lógica que 
no podemos aplicar cuando pensamos en el 
mundo anterior a los siglos XVIII y XIX. 

En términos sociales, fue durante este 
periodo cuando empezamos a diferenciar entre 
el “YO” y el “OTRO”, a definir quién es ese “YO” 
que me hace pertenecer al grupo “aceptado”, y 
quiénes son los “OTROS” que no pueden ser 
aceptados en el mismo grupo. A lo largo de la 
Edad Media, las tres grandes religiones 
monoteístas (cristianos, judíos y musulmanes) 
coexistieron relativamente bien dentro del 
territorio ibérico. Por supuesto, no podemos 
decir que la paz y la armonía reinaran en todo 
momento, pero hay muchos ejemplos de 
convivencia. Desde ejemplos más grandiosos de 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 134 

gobernantes católicos y musulmanes creando 
alianzas para luchar contra un enemigo común 
–generalmente otros reinos cristianos o 
musulmanes– hasta la vida cotidiana. No fue 
hasta el matrimonio entre Isabel de Castilla y 
Fernando de Aragón ‒y la unión de los reinos 
españoles‒, en la segunda mitad del siglo XV, 
cuando la situación empezó a cambiar. Fue aquí 
donde comenzó la política de limpieza de 
sangre, en especial llevada a cabo por Isabel, con 
la expulsión de los judíos de la península o su 
conversión forzosa al cristianismo. Un siglo 
después fue el turno de los musulmanes. Fue 
también durante este periodo, en 1478, cuando 
se fundó la Inquisición Española. 

Como nos cuenta Adriano Prosperi en 
su obra Tribunales de Conciencia (2013), esta fue 
una época en la que todo se sistematizó a fondo, 
incluidos los cuerpos y las vidas de los 
individuos. No es de extrañar que el método 
científico surgiera en esta época. Y en una época 
en que la creencia en Dios y en el Diablo era 
compartida por todos, estas entidades tampoco 
escaparían a esta esquematización. Pasando 
ahora a los temas específicos de este texto, 
empecemos por los tratados demonológicos. En 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 135 

primer lugar, conviene recordar que se trata de 
una categoría literaria creada por los 
historiadores para clasificar mejor la 
documentación. Se trata, pues, de una colección 
de textos médicos, jurídicos, teológicos y 
filosóficos cuyo tema principal eran los 
demonios. Los eruditos humanistas intentaban 
comprender el funcionamiento de la naturaleza 
y los astros y, al final, el Diablo formaba parte de 
la naturaleza. Los ángeles y los demonios 
formaban parte de la creación de Dios, por lo 
que eran parte de la naturaleza como cualquier 
otra criatura y, por lo tanto, tenían que seguir las 
leyes de esta creación. Así que lo que vemos en 
estos tratados demonológicos, en general, son 
teorías sobre cómo se comportan los demonios, 
cuáles son sus poderes, lo que pueden y no 
pueden hacer, así como lo que sus seguidores 
humanos pueden y no pueden hacer y por qué. 

Y en este esfuerzo por sistematizar el 
mundo, la brujería no quedaría al margen. 
Además del afán de ver evidencias de tales 
prácticas en la historia (y esto justifica el uso 
extensivo por parte de estos tratadistas de textos 
grecorromanos, así como de los teólogos 
medievales, buscando en los relatos mágicos de 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 136 

la cultura clásica una evidencia histórica), la 
Biblia se leía como un relato histórico. Después 
de todo, si el Diablo ha existido desde el 
principio de los tiempos, las pruebas de sus actos 
y los de sus seguidores también deberían existir. 
A partir de ahora también era necesario 
comprender cómo y por qué medios tales actos 
diabólicos eran posibles ‒o no. Otro punto que 
adquirió gran importancia en las cuestiones 
relacionadas con la brujería y la hechicería fue 
la cuestión de las pruebas en los juicios: una vez 
más, estaba presente la cuestión de la 
sistematización del mundo, la importancia de 
las explicaciones “científicas” y la importancia 
de las pruebas. Dado que la brujería era un 
delito en el que el acto en sí se llevaba a cabo de 
forma oculta, pero sus consecuencias eran 
reales, ¿cómo se podía probar, en términos 
jurídicos, que el acusado era culpable? La 
confesión seguía considerándose la principal 
forma de prueba, pero, en este sentido, otras dos 
pasaron a ser fundamentales: la fama que 
precedía al acusado y el testimonio de los 
testigos oculares. 

Empecemos por el primero. En 
prácticamente todos los casos de brujería que 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 137 

tenemos, uno de los momentos principales es 
cuando se verifica y da fe de la voz o fama 
pública del acusado –la “voz pública”. En otras 
palabras, lo que decía la gente del acusado. Por 
eso, mantener buenas relaciones, ser “bien 
visto”, ser tenido en alta estima, mostrarse como 
un buen cristiano, podía ser un factor 
determinante que, durante la Edad Moderna, 
podía poner a un individuo entre la vida y la 
muerte. Dos buenos ejemplos son, en primer 
lugar, uno de los casos más famosos de la 
provincia de Guadalajara, el conocido como clan 
de las Morillas, que tuvo lugar en la villa de 
Pareja. El proceso comenzó en 1527 cuando 
Francisca la Ansarona fue acusada por el Santo 
Oficio y encarcelada por brujería. Las 
principales acusaciones eran que ella y otras 
brujas habían asesinado a varios niños 
(especialmente bebés) que habían muerto 
recientemente. Tras sesiones de tortura, 
confiesa que había sido bruja durante 30 años 
(Francisca tenía entonces unos 50 años), pero 
que había sido llevada y casi obligada a ir al 
sabbat por Juana de Morillas, su amiga, que ya 
tenía fama de bruja. Todo lo malo de lo que se 
acusaba a Francisca, ella decía que lo había 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 138 

hecho a instancias de Juana y de su hija, Quiteria 
de Morillas. Juana acabó muriendo en la cárcel 
(su cuerpo fue quemado por los lugareños por el 
miedo que le tenían), Francisca y Quiteria 
fueron abjuradas, azotadas y tuvieron que 
asistir a misas y a ciertas fiestas, además de 
prohibírseles salir de Pareja. Veinticuatro años 
después, una nueva oleada de mortalidad 
infantil volvió a azotar el pueblo y la población 
volvió a temer el regreso de las brujas. Esta vez, 
las acusadas fueron las hijas de Juana Quiteria, 
Ana la Roa y María Parra. María fue condenada 
a cien latigazos y al destierro, pero se desconoce 
el destino de Ana la Roa, ya que su juicio fue 
suspendido. 

Otro caso interesante es el de la 
acusada de brujería Antonia González, que vivía 
en Madrid y cuyo proceso se remonta a febrero 
de 1643. Ella y otras dos amigas, María Bautista 
y María de Cárdenas, fueron acusadas de matar 
al hijo de Francisco Castrejón y su mujer, Juana 
de Lezcano. Antonia González solía ir a casa de 
la pareja ‒los padres del niño‒ a darles consejos, 
a echar suerte a las cartas y también actuaba 
como una especie de consejera amorosa de la 
pareja, ya que no pasaban por un buen 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 139 

momento y, por ello, Antonia también acabó 
enseñando a Juana algunos hechizos de amor. Y 
unos días antes de lo sucedido, Antonia llegó a 
avisar a la pareja de que algo muy malo iba a 
pasar en la casa, lo que no hizo más que 
aumentar las sospechas sobre ella. Las otras dos 
mujeres también se convirtieron en sospechosas 
por ser amigas de Antonia y por sus historias 
personales: una era de Nápoles y la otra de 
Toledo, y ambas tenían fama de hechiceras en 
sus tierras natales. Las acusaciones también se 
basaban en el supuesto comportamiento público 
de las acusadas: el escrito de acusación decía 
que las tres se comportaban de forma 
“escandalosa y extravagante”. Supuestamente 
cantaban y bailaban con panderetas y 
castañuelas en noches de tormenta y 
ventisca.Este caso parecía fácil de resolver, 
porque habían conseguido lo más importante: la 
confesión del acusado. Pero después de muchas 
vueltas, como era menor de edad, le tocó un 
nuevo abogado y éste le montó una defensa casi 
impecable, reuniendo a varios testigos que 
daban fe del carácter de buena cristiana de 
Antonia y de que, por tanto, era una buena 
cristiana y nunca podría haber cometido 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 140 

semejante delito. Al final, se retiró la acusación 
de brujería y fue condenada por un delito de 
hechicería ‒tuvo que alejarse de Madrid 
durante un año y cuando volviera, tendría que 
asistir a ciertas misas y celebraciones (Buitrago 
González, 2017). 

La otra prueba que resultó crucial en 
los juicios fue el testimonio de los testigos 
oculares. Este es un punto que forma parte de un 
debate más amplio sobre el propio sentido de la 
vista y si es fiable o no, estimulado también por 
experimentos recientes relacionados con la 
física óptica y las ilusiones ópticas, pero en el 
que no tendremos tiempo de profundizar. Baste 
decir que presenciar un acto de brujería, o mejor 
aún, el propio sabbat, se consideraría una 
prueba casi irrefutable del delito. Además de los 
testimonios de terceros, es decir, de la población 
local, que daban fe de haber visto los actos 
diabólicos “con sus propios ojos”, muchos 
juristas e inquisidores empezaron a tratar de 
atestiguar ellos mismos la veracidad de tales 
informes. En este contexto se inscriben diversos 
experimentos llevados a cabo con los acusados 
de brujería, como pasar la noche con ellos para 
comprobar si acudían o no al sabbat, o incluso 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 141 

pedirles que se frotasen los llamados ungüentos 
diabólicos por todo el cuerpo para comprobar 
sus efectos. Cabe destacar también, en este 
sentido, la labor del juez francés Pierre de 
Lancre, responsable de la gran persecución de 
las brujas de Labourd ‒en el País Vasco francés‒
. Para no entrar en demasiados detalles sobre 
este proceso, lo que nos interesa aquí es 
recordar que Pierre de Lancre se presentó como 
testigo ocular, cuando él mismo relató haber 
visto y presenciado un sabbat dentro de su 
habitación, siendo así una prueba 
incontrovertible de que el Diablo estaba 
actuando en aquella región (Clark, 2007; Santos, 
2021). 

Por eso estos autores citan 
constantemente a otros que les precedieron, en 
su mayoría pensadores grecorromanos, así 
como a los grandes teólogos de la Iglesia, que de 
alguna manera se centraron en la comprensión 
de las leyes naturales. De hecho, se situaban 
dentro de una tradición científica. En el caso de 
los tratados jurídicos, por ejemplo, tenemos toda 
una teoría sobre los peligros que un ministro del 
Diablo suponía para la sociedad, cómo debía 
desarrollarse un juicio según las leyes vigentes 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 142 

en esa localidad y cuáles debían ser los castigos 
adecuados. Cuando situamos estos tratados en 
este contexto más amplio de producciones 
literarias, queda claro por qué alcanzaron su 
apogeo editorial precisamente en esta época. 

Como ya se ha indicado, es imposible 
pensar en los tratados demonológicos sin fijarse 
también en su protagonista. Si durante la Edad 
Media la figura del Diablo era la de un ser 
distante que no interfería demasiado en la vida 
cotidiana terrenal, protagonizando a menudo 
historias que provocaban risa y burla, en la 
época moderna asistimos a la inversión de esta 
lógica. No es que dejaran de existir historias de 
un Diablo bufonesco (el teatro y la literatura 
siguieron llenos de personajes así), sino que 
ganó protagonismo otra categoría diabólica: la 
idea de que el mal nunca había estado tan cerca. 
En resumen, podemos decir que durante la Alta 
Modernidad existían tres categorías diabólicas: 
el Diablo Folclórico, el Diablo Popular y el Diablo 
Teológico. 

El primero (el folclórico) sería el diablo 
más afín a lo medieval y es el que impregna los 
cuentos populares. En Brasil, como en gran 
parte de América del Sur, nuestras historias 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 143 

están llenas de este tipo de figura: es un demonio 
astuto que conspira contra el ser humano, pero 
al final, la astucia humana siempre lo vence; o es 
un demonio que molesta un poco y causa males 
menores, como quemar la leche y esconder 
objetos personales. Pero la principal 
característica de este tipo de demonio es que, en 
estas historias, el ser humano siempre sale 
triunfante. Así que, aunque sea un demonio, no 
es invencible, y aquí entran todo tipo de 
lecciones morales y enseñanzas vitales típicas 
de los cuentos populares.  

El segundo y el tercero son más 
parecidos. El Diablo Popular serían las 
representaciones sensoriales del diablo. Aquí 
tenemos las representaciones imaginarias de los 
demonios, la forma monstruosa que adoptan 
(dependiendo de la época y el lugar, el Diablo 
adopta colores verdes, rojos o negros), con 
cuernos y patas de animal, una criatura que 
huele mal ‒el olor a azufre, por ejemplo, está 
estrechamente relacionado con el Diablo‒ y aquí 
también podemos situar las marcas físicas que 
deja en quienes pactan con él, las marcas del 
Diablo. Por último, el Diablo Teológico es el que 
aparece en las Sagradas Escrituras y es la pura 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 144 

encarnación del Mal. Es el ángel caído que causa 
estragos por donde pasa; son ellos y sus 
seguidores los que causan daño a las 
poblaciones. Este es el Diablo al que es casi 
imposible derrotar, con una excepción evidente: 
sólo Dios es capaz de ganar la última y definitiva 
batalla contra el mal. Derrotar a este Diablo no 
es tan sencillo como derrotar a aquel Diablo 
folclórico. Este es el Diablo que estaría 
organizando su ejército para la llegada del Juicio 
Final, por lo que el ejército de Dios también 
tendría que estar preparado. 

Así que, cuando decimos que el 
personaje principal de los tratados 
demonológicos es el Diablo, nos referimos a este 
Diablo Teológico. Y algo comenzó a suceder a 
mediados del siglo XIV, cuando este Diablo 
Teológico comenzó a tomar protagonismo. 
Comenzaron a surgir noticias de que en los 
Alpes se celebraban diversas convenciones 
demoníacas, es decir, seguidores del Diablo, 
brujas y magos que se reunían para conspirar 
contra el reino y los dominios de Dios. A partir 
de entonces, la Iglesia comenzó a adoptar 
estrategias para acabar con tales reuniones.  



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 145 

En 1484, el papa Inocencio VIII publicó 
la bula Summis desiderantes affectibus, junto 
con los llamamientos de los inquisidores 
Heinrich Kramer y Jacob Sprenger, autores del 
Malleus Malleficarum ‒“El Martillo de las 
Brujas”‒ publicado en 1486. Esta bula 
autorizaba a la Inquisición a identificar y 
castigar a los acusados de brujería. Por esta 
razón, en algunos textos se la denomina “la bula 
de las brujas”. El Malleus Malleficarum, por su 
parte, era un manual sobre cómo identificar y 
castigar a estas supuestas brujas. Y es también 
en el Malleus donde por primera vez podemos 
ver un vínculo claro y rotundo entre la brujería 
y la mujer. Fue también en esta época cuando, 
en suelo hispano, se creó oficialmente el Santo 
Oficio, en 1478. Ya en 1488 se funda el nuevo 
consejo inquisitorial llamado “Suprema”, la 
“Inquisición española” propiamente dicha. Fue 
aquí donde surgió la figura del “Inquisidor 
General”. Sin embargo, a diferencia de la 
Inquisición romana, el rey de España siempre se 
aseguró de que la Inquisición española, en la 
práctica, respondiera más ante él que ante el 
Papa, en lo que a su jurisdicción se refiere. 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 146 

A partir de entonces, la documentación 
se hizo más detallada y, al mismo tiempo, 
también cambió la naturaleza de las 
persecuciones. Pero incluso a principios del siglo 
XV, el clero de la región seguía descontento, y 
podemos destacar dos razones que son las que 
más nos interesan aquí. 

La primera es que muchos lugares de 
la región no eran visitados por los clérigos, y si 
lo eran, no era con la frecuencia que ellos 
hubieran deseado, lo que significaba que las 
creencias y prácticas populares no eran 
erradicadas. La segunda, era la pobreza de un 
clérigo rural que carecía de recursos y de una 
formación adecuada. Era, pues, urgente reparar 
estos errores: había que sistematizar la idea de 
superstición, sus acciones y sus consecuencias 
para poder eliminarlas mejor. 

En primer lugar, debemos entender 
qué es la superstición para estos autores. Este 
concepto es fundamental para entender quién 
era la bruja y cuáles eran las implicaciones de su 
existencia, tanto teóricas como prácticas. Santo 
Tomás de Aquino clasifica la superstición como 
un vicio opuesto a la religión. Añade una nueva 
dimensión a los significados de la superstición: 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 147 

un culto indebido al Dios verdadero. Al mismo 
tiempo, Aquino crea una división entre los tipos 
de pactos demoníacos: los explícitos (cuando la 
intención es clara) y los implícitos o tácitos 
(cuando el individuo no tiene intención de 
invocar a un demonio, pero mantiene prácticas 
que pueden animar al demonio a actuar). ¿Y qué 
tienen que ver ambas cosas? Pues bien, en este 
esquema teórico, estas formas de pactos son 
formas de superstición. La religión sería, 
entonces, la “medida justa”, mientras que a la 
superstición se opondría por exceso. 

Empezaremos nuestro análisis de la 
tratadística por la obra del fraile franciscano 
Martín de Castañega, titulado Tratado de las 
supersticiones y hechicerías y de la posibilidad y 
remedio dellas, de 1529. Castañega es el primer 
autor que escribe un tratado de esta naturaleza 
en lengua vulgar ‒es decir, en castellano‒ y aquí 
el pacto diabólico es la base de todas las 
supersticiones, por lo que dedica gran parte de 
su obra al sabbath (Azurmendi Intxausti, 2011). 
Cualquier forma de superstición sería el 
resultado de actos demoníacos. Otro tratado que 
nos gustaría comentar es el de Pedro Ciruelo, 
teólogo, médico, astrónomo, matemático y 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 148 

catedrático de teología tomista en la 
Universidad de Alcalá. Fue contemporáneo de 
Castañega, aunque es poco probable que ambos 
se conocieran. Entre sus numerosas obras 
publicadas, la que aquí nos ocupa es su 
Reprobación de las Supersticiones y 
Hechicerías, publicada en 1530. En ella, el autor 
lleva la teoría de la superstición a un siguiente 
nivel. 

El autor pone un límite al añadir una 
relación de causa y efecto entre las prácticas 
supersticiosas y el Decálogo (es decir, los Diez 
mandamientos). Desde el principio, el autor 
sitúa la superstición como el mayor pecado que 
puede cometer una persona. Sigue la lógica de 
que los mandamientos están ordenados del más 
importante al menos importante. Así que el 
pecado contra el primer mandamiento sería 
también el peor de todos, y ese pecado sería la 
superstición: “(...) todas las supersticiones y 
vanas hechicerías son enseñadas y enseñan a los 
hombres por el demonio, y por tanto todos los 
que las aprenden y practican son discípulos del 
demonio...” (Ciruelo, 1538, fol. XIV.). 

Para Ciruelo, las supersticiones existen 
porque el Diablo quiere recuperar los poderes y 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 149 

el dominio que tenía antes de la redención de 
Cristo y, para ello, se sirve de la idolatría para 
que la gente vuelva a adorarle como antes. De 
este modo, el autor deja claro que cualquier tipo 
de superstición acorta la llegada del Juicio Final 
a la Tierra y, por tanto, es una de las mayores 
amenazas a las que puede enfrentarse el 
hombre, por lo que hay que combatirla a toda 
costa. El hombre supersticioso aparece aquí, 
pues, como un espejo invertido del buen 
cristiano. Ya en el siglo XVII, en 1631, Gaspar 
Navarro escribe su tratado Tribunal de 
superstición ladina y afirma que el único 
enemigo que le queda a España por combatir 
(después de haber expulsado ya a judíos, 
musulmanes y herejes) son los supersticiosos. El 
autor se apoya totalmente en Pedro Ciruelo y 
afirma también que la superstición es una 
ofensa al primer mandamiento.  

Como toda forma de superstición 
proviene de algún tipo de pacto demoníaco, 
Navarro utiliza como referencia a Tomás de 
Aquino para explicar las diferencias entre el 
pacto explícito y el implícito/tácito. También es 
interesante hablar del tipo de superstición que 
serían los ensalmos (Ciruelo y Navarro hablan 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 150 

más de esto): serían papeles escritos con 
palabras que, según los ensalmadores, tendrían 
el poder de curar y se les darían a los enfermos 
para que los llevaran encima y entonces se 
curarían. Esto es una superstición, porque los 
autores tienen claro que las palabras escritas 
por una persona “normal” no tendrían el poder 
de curar a nadie, y si lo tenían era porque el 
Diablo estaba actuando. Y aquí también 
podemos establecer que el brujo, o la bruja, sería 
la persona que tiene el deseo de conocer cosas y 
secretos de la naturaleza que estarían ocultos a 
los seres humanos. Y si la brujería (pacto 
explícito) y la hechicería (pacto implícito) pasan 
por el pacto demoníaco, es imposible no 
establecer una relación entre superstición, 
brujería y hechicería. 

Pasemos, pues, al segundo personaje 
importante de este texto: la bruja y su 
representación en algunos tratados hispánicos. 
En el texto de Martín de Castañega, el autor 
dedica gran parte de su texto a pintar estas 
reuniones demoníacas como una misa al revés. 
Además de centrarse en las reuniones en sí (es 
interesante observar que ninguno de los autores 
estudiados utiliza el término “Sabbat”, ni 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 151 

tampoco el término “Akelarre” ‒típico de las 
persecuciones en el País Vasco‒, sino que 
siempre refieren a “reuniones” o “juegos”), 
también reservan gran parte de su obra a 
describir quiénes eran los participantes. 
Aunque la conquista de Granada por los reyes 
católicos había tenido lugar pocos años antes y 
las políticas de expulsión de los judíos iniciadas 
por la reina Isabel I seguían presentes ‒el propio 
Castañega menciona en ocasiones los errores 
teológicos cometidos por judíos y moriscos‒, 
ninguna de estas dos figuras participaba de las 
reuniones demoníacas. Los ministros del Diablo 
estarían, pues, mucho más cerca, dentro de la 
propia comunidad cristiana. 

Así que a la pregunta de quiénes son 
los ministros del Diablo, Castañega responde con 
cierta sencillez: “son todos los que por pacto 
expreso u oculto se consagran y dedican al 
Diablo” (Castañega, 1529). Sin embargo, aunque 
todos ellos son considerados ministros del 
Diablo, sólo aquellos que hacen un pacto 
explícito son llamados, en el lenguaje común, 
brujos, hechiceros, o magos. Recuérdese que un 
pacto explícito es cuando el individuo invoca a 
los demonios y hace un acuerdo con ellos, 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 152 

consciente de lo que allí ocurre, y un pacto 
implícito es cuando el individuo lleva a cabo 
acciones que sólo podrían funcionar con la 
ayuda de los demonios, pero la persona no ha 
dialogado con estos. Por lo tanto, un pacto 
explícito sería mucho más grave que uno 
implícito, ya que para que el primero se 
materialice, el individuo tendría que verbalizar 
su renuncia a Jesucristo y pasar a su rebautizo 
diabólico. 

Aunque admite que tanto hombres 
como mujeres podrían hacer el pacto, Castañega 
dedica el capítulo 5 de su tratado únicamente a 
explicar por qué hay más mujeres que hombres 
en este oficio. En él, el autor nos da seis razones 
principales por las que hay más seguidoras que 
seguidores del Diablo y aquí se nota el principio 
de inversión, aliado al género: si Cristo eligió 
sólo hombres como ministros suyos, el Diablo 
hizo lo mismo eligiendo sólo mujeres: 

 
Lo primero porque Christo las aparto dela 
administracion de sus sacramentos/ por esto el 
demonio les da esta autoridade mas a ellas que 
a ellos en la administracion de sus 
sacramentos. Lo segundo porque mas 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 153 

ligeramente son engannadas del demonio/ 
como parece por la primera que fue 
angannada (…). Lo tercero porque son mas 
curiosas en saber y escudrunnar las cosas 
ocultas y dessearen ser singulares en el saber 
(…). Lo quarto porque son mas parleras que los 
hombres/ y no guardan tanto secreto/ y assi 
ensennan unas a otras/ lo que no hacen tanto 
los hombres. Lo quinto porque son mas 
subjetas ala yra/ y mas vengativas/ y como 
tienen menos fuerças para se vengar de 
algunas personas contra quien tienen enojo/ 
procuran y piden vengança y favor del 
demonio. Lo sexto porque los hechizos que los 
hombres hacen/ atribuyense a alguna sciencia 
o arte/ y llama los el vulgo/ nigrománticos/ y no 
los llaman bruxos: como eran los sabios 
maléficos de Faraon/ que los dotores los 
llaman Magos (…) Mas las mujeres como no 
tienen escusa por alguna arte o ciencia/ nunca 
las llaman nigrománticas (…) saluo megas/ 
bruxas hechizeras/ xoguinas o adevinas… 
(Castañega, 1529, Cap. V) 

También cita causas económicas y relacionadas 
con la edad: 

E mas son delas mugeres viejas y pobres/ que 
delas moças y ricas/ porque como despues de 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 154 

viejas los hombres no hacen caso dellas/ tienen 
recurso al demonio que cumple sus apetitos/ 
en especial se quando moças fueron inclinadas 
y dadas al vicio dela carne/ a estas semejantes 
engannan el demonio quando viejas 
prometiéndoles se cumplir sus apetitos/ y 
cunpliendolos por obra como adelante se dira. 
E mas ay delas pobres y necessitadas/ porque 
como enlos otros vicios la pobreza es muchas 
vezes ocasión de muchos males… (Castañega, 
1529, Cap. V) 

También es interesante observar la diferencia 
que el autor establece en relación con las brujas 
y los nigromantes. En esta época, la 
nigromancia, al igual que la magia natural, 
estaba relacionada con aquellos magos que se 
dedicaban a estudiar textos antiguos para 
comprender los “misterios de la naturaleza”. Por 
ello, además de saber leer y escribir, era 
necesario conocer al menos el latín, el griego y 
el hebreo, además de tener conocimientos de 
alquimia, astronomía y otras ciencias naturales. 
El problema era que no sólo no se enseñaba 
socialmente ‒ni siquiera se recomendaba que 
las mujeres supieran leer y escribir‒, sino que 
Castañega no creía que las mujeres se 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 155 

interesaran por esas materias. De este modo, la 
bruja (figura típicamente femenina) se 
relacionaba con la transmisión de 
conocimientos de forma oral e inferior a la 
transmitida por escrito por los hombres, ya que 
eran vistas como más chismosas y habladoras. 
En otras palabras, estaban en un nivel inferior 
al de los hombres en la construcción del 
conocimiento debido a características 
inherentes a su naturaleza. 

Pedro Ciruelo también separa las 
supersticiones en tres tipos: Nigrománticos, 
Adivinos/Hechiceros y una tercera categoría que 
mezcla las dos anteriores. Los primeros serían 
aquellos que hacen un pacto explícito con el 
Diablo, con el objetivo de causar tanto el bien 
como el mal (las brujas forman parte de esta 
primera categoría). La segunda serían aquellos 
individuos que tienen un pacto implícito y la 
tercera, las personas que dicen tener la 
capacidad de realizar exorcismos sin haber sido 
ordenados para ello. Y aunque no detalla los 
encuentros demoníacos, como sí hace 
Castañega, Ciruelo no economiza palabras a la 
hora de condenar a quienes se entregan al 
Diablo, afirmando que tales individuos deberían 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 156 

recibir las condenas más severas por parte de 
los tribunales. Nos dice: 

 
Pues si las leyes justas del reyno por un 
pequeño hurto mandan ahocar/ o degollar al 
ladron (…): con mucha mayor justicia deverian 
mandar sentenciar a muerte alos hachizeros 
hombres y mujeres. Porque no solamente 
dañan a sus próximos (…) mas tambien aun 
matan a muchas personas grandes y 
pequeñas: y ansi todo hechizero se ha de 
presumir ser homicida y traydor en la 
republica… (Ciruelo, 1538, fol. 45-46v). 

Aunque fray Gaspar Navarro escribió su tratado 
más de un siglo después de los estudios de 
Castañega, sus preocupaciones y discursos 
siguen siendo prácticamente los mismos. 
También es curioso observar que Navarro es, 
entre los autores que hemos estudiado, el 
primero que menciona el Malleus Maleficarum 
por su nombre. Quizás esto se deba a que la 
lectura de esta obra estaba desaconsejada por la 
Inquisición española, aunque es plausible 
pensar que tanto Castañega como Ciruelo 
entraron en contacto con ella, no sólo por su 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 157 

amplia difusión, sino también por la cercanía de 
algunas de las ideas que vemos en ambos.  

De todos ellos, Navarro es sin duda el 
que tiene opiniones más firmes sobre el sabbat 
y sus participantes. Quizá ya influido por 
autores como Jean Bodin y Pierre de Lancre, 
Navarro es el único que, por ejemplo, menciona 
las marcas diabólicas en los cuerpos de las 
brujas que deben ser buscadas por los juristas. 
Quizá una posible explicación de todo este 
incremento en la obra de Navarro sea que fue en 
el siglo XVII, y no en el XVI, cuando en España se 
produjo la mayor persecución de brujas. Por 
ello, quizá el autor sintió que estos encuentros 
eran más cercanos que nunca. 

En cuanto a los participantes en estas 
reuniones, Gaspar Navarro sigue básicamente 
los mismos argumentos que Pedro Ciruelo en su 
Reprobacion de Supersticion Ladina. Debemos 
recordar siempre que la demonología formaba 
parte de un debate teórico más amplio. Esto 
significa que tales obras eran leídas y debatidas 
por sus autores, que unas veces estaban de 
acuerdo y otras en desacuerdo. Pero como 
admirador de Ciruelo, Navarro también clasifica 
la brujería como un tipo de nigromancia, es 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 158 

decir, fruto de un pacto explícito con el Diablo. 
En cuanto a los participantes en lo que el autor 
llama los “juegos” del Diablo, Navarro también 
coincide en que hay más mujeres participantes 
que hombres, y tiene las opiniones más 
fervientes sobre el sexo femenino. Entre otras 
cosas, dice que esto se debe a que: 

 
este sexo femíneo es mas flaco de cabeça; y las 
cosas naturales, o ilusiones del Demonio las 
tienen por del Cielo, y de Dios (...). También 
porque abunda la muger de passiones 
veementes, y lo que procede de la passion 
própria, piensa que nace de la verdade. 
Tambien las mujeres son de su naturaleza muy 
húmedas, y vaporosas, y lo que es húmedo mas 
fácilmente recibe figuras varias, que le 
imprimen. (…) pues como tengan ellas menos 
de juyzio, y discurso, y menos prudencia, mas 
se inclina el Demonio a engañar las mujeres 
con aparentes y fallas imaginaciones, 
revelaciones, y visiones. A mas desto se ha de 
mirar en las costumbres, si son mujeres 
distraídas, habladoras, locas, amigas de 
ensennar… (Navarro, 1631, f. 33-33v). 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 159 

Y lo dice porque las mujeres son la puerta del 
Diablo, un camino hacia el mal, una picadura de 
escorpión: 

finalmente es la mujer un sexo dannosissimo, 
que a donde se acerca enciende fuego. Por 
tanto digo yo, que de la mala se ha de huyr, y 
de la buena se ha de recatar. (…) Que la mujer 
es perdición del hombre, tempestad de una 
casa, impedimento de gente quiera, captiverio 
de vidas, guerra voluntaria y continua, vestia 
voraz, leona, que con sus braços quita la vida, 
animal lleno de malicia… 

A continuación, cita a San Cristóbal, quien 
afirma que 

La mujer (…) es la que causa enemistad entre 
los muy amigos, y una continua pena, y danno, 
mal incontratable, tentación ordinaria, peligro 
continuo en los lugares y poblados, es el mayor 
mal de naturaleza, pintura adornada de mil 
embustes (…): Ella fue la que introduxo el 
pecado en todos los hijos de Adam, y causa de 
la muerte del genero humano… (Navarro, 
1631, f. 34v-35). 

Pasando a lo que clasificamos como 
“tratados comportamentales”, o “manuales de 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 160 

comportamiento”, se trata de libros que fueron 
escritos con el propósito de enseñar a las 
mujeres cómo debían comportarse dentro de la 
comunidad. Podríamos pensar que una obra de 
este tipo no tendría nada que ver con ángeles y 
demonios, y mucho menos con brujas, pero 
cuando recordamos que el miedo al Diablo y, en 
consecuencia, a la bruja, estaba presente en 
todos los ámbitos de la sociedad, la mención de 
tales figuras en este tipo de manuales no parece 
tan sorprendente. En el tratado escrito por fray 
Juan de la Cerda, en 1599, titulado Libro 
intitulado vida política de todos los estados de 
mujeres, el autor dedica un capítulo a cada 
“tipo” de mujer (jóvenes, casadas, viudas, 
monjas). El quinto y último capítulo está 
dedicado a las “otras” y es aquí donde aparece la 
bruja ya en el grabado que abre el capítulo, lo 
cual no es de extrañar. Si hasta ahora de la Cerda 
había estado hablando de mujeres ejemplares, a 
partir de aquí señalará lo que puede ocurrir si 
alguna de ellas no sigue sus consejos. A 
continuación, pasa a hablar de los 
comportamientos desviados que podía tener 
una mujer: y nada había más desviado para las 
comunidades cristianas que la figura de la bruja. 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 161 

La bruja sería, por tanto, una mujer 
que no sabía controlar sus naturales impulsos 
lujuriosos. 

En el tratado del mismo género escrito 
por fray Joseph de Jesús María, en 1601, titulado 
Primera Parte de las Excelencias y victorias de la 
virtud de la castidad, aunque no menciona las 
reuniones demoníacas, el autor nos muestra las 
razones por las que las mujeres son más 
propensas a causar daño que los hombres. El 
gran problema radica en la condición natural 
femenina de poseer humores más húmedos que 
los de los hombres, haciendo de sus cuerpos un 
receptáculo favorable para los demonios y sus 
malas artes. 

Hemos hablado aquí de cómo se 
describía a estas mujeres y brujas en los 
tratados, pero también nos gustaría referirnos 
brevemente de los efectos que la brujería podría 
tener en el “mundo real”. Al fin y al cabo, si la 
brujería era un delito difícil de probar por sus 
acciones, era fácilmente realizable por sus 
consecuencias. Y entre todas ellas, algunas 
destacan en todos los tratados. Además del 
carácter infanticida de la bruja, dos aspectos 
parecen también importantes: los hechizos 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 162 

llamados “ligaduras” ‒que causaban impotencia 
sobre todo a los hombres‒ y el mal de ojo, que 
parece ser una característica casi omnipresente 
en toda la Península Ibérica. Empecemos por las 
ligaduras. Para Pedro Ciruelo, tales maleficios 
eran de lo peor que podrían hacer los ministros 
del Diablo. Para Gaspar Navarro, el Diablo era el 
mayor conocedor de los misterios de la 
naturaleza, por lo que, aunque la impotencia se 
hubiera producido por medios naturales, era 
posible suponer que detrás había manos 
diabólicas. 

El autor afirma que 
 

Tambien hemos de presuponer como cosa 
certa, que puede aver impotencia natural, la 
qual viene a los hombres naturalmente, sin 
que mezcle el Demonio en ella, como por 
alguna rotura, o golpe, o por ser el hombre, o 
la mujer muy frios, o muy secos, o por otros 
impedimientos naturales (…). Y assi el remedio 
para estos, solo incumbe, y pertenece a los 
Medicos. Pero como el Demonio es tan grande 
Medico, y Filosofo, y conoce las naturalezas, 
puede secretamente aplicar a la mujer, o al 
hombre, por el pacto que tiene con el Mago, o 
Hechizero, cosas naturales que enfríen 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 163 

demasiadamente, de la qual aplicación se siga 
la esterilidad en la mujer, o la impotencia en el 
hombre… (Navarro, 1631, f. 57-57v.) 

Para la historiadora Lyndal Roper (1995), este 
miedo se explica cuando relacionamos los 
cuerpos con las prácticas mágicas. Magia, 
brujería, sexualidad e identidad sexual estaban 
interconectadas. El miedo de los hombres a la 
impotencia sexual quedaba demostrado por el 
hecho de que ésta era una de las principales 
razones por las que buscaban la ayuda de las 
hechiceras, a pesar de ser uno de los mayores 
daños que podían causar a un hombre. La 
masculinidad, a diferencia de la feminidad, era 
algo muy fácil de perder, y era precisamente la 
hechicera o bruja quien tenía el poder de castrar 
o restaurar la potencia. 

Hablemos ahora del mal de ojo que, 
como veremos, su categorización está en total 
consonancia con lo explicado anteriormente 
sobre la “Revolución del Ojo” que estaba 
viviendo la modernidad. Martín de Castañega 
admite la posibilidad del mal de ojo, pero 
también da explicaciones naturales al 
fenómeno. Para el fraile, es naturalmente 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 164 

posible que las impurezas que produce el cuerpo 
femenino, un cuerpo lleno de humores 
húmedos, salgan por los ojos que favorecen este 
tipo de efecto. En otras palabras, así como la 
menstruación es la expulsión de estas 
impurezas, el mal de ojo seguiría la misma 
lógica, pero de forma más sutil. Es también por 
eso que, según Castañega, las mujeres que ya 
habían pasado por la menopausia provocaban el 
mal de ojos con mayor frecuencia que las 
mujeres más jóvenes, porque como ya no tienen 
medios para deshacerse de la suciedad 
producida por su cuerpo, aumenta la potencia 
de los males causados por su mirada. Por eso, a 
estas ancianas no se les debería permitir mirar 
a los ojos a los niños pequeños, ni besarles la 
boca, ya que estos niños son todavía muy 
frágiles de salud. Pedro Ciruelo, por su parte, 
admite que el mal de ojo podría tener causas 
naturales, pero era mucho más probable que 
tuviera causas demoníacas ya que, para él, no 
hay pruebas de que tales hechos pudieran 
existir de forma natural. 
 

 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 165 

No solamente se hazen supersticiones y 
hechizerias pa[ra] alcançar bienes/ y para se 
librar delos males: mas tambien algunos 
p[er]versos hombres/ y mugeres las hazen 
para dañar y hazer mal a otros sus próximos. 
(…) para ligar a los casados: que el marido y la 
mujer no se puedan conocer ni hazer 
generación: pa[ra] tolir o baldar a otro de 
algún braço o pierna/ y aun de todo un lado o 
de todo el cuerpo: o pa[ra] de hazer caer en 
aguna grande enfermedad. Y a este p[ro]posito 
viene lo que communmente dizen que unos 
aojan a otros (…): son tambien pecados de 
manifiestas supersticiones y obras diabólicas. 
Porque las cosas que estos hazen no tienen 
virtud natural para causar aquellos daños 
enlos hombres: ni los hazen por virtud divina: 
queda luego que los haze el diablo por 
complacer a sus amigos y servidores los 
nigrománticos y hechiceros… (Ciruelo, 1538, f. 
45-46v) 

El fraile Jesús María compara a la mujer sensual 
con un basilisco de la República. Al comparar a 
la mujer con este animal mitológico, que tiene el 
poder de matar a sus víctimas con sólo mirarlas, 
el fraile deja claro el fundamento del mal de ojo. 
Lo que tenemos aquí es la construcción teórica 
de este mal tan temido, siempre en consonancia 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 166 

con las producciones más recientes sobre la 
naturaleza y el funcionamiento del sentido de la 
vista, mostrando el diálogo que existía entre 
estas ciencias. De la curiosidad natural, pasamos 
a la posibilidad física del mal de ojo y, a 
continuación, delimitamos los individuos que 
podrían ofrecer el mayor peligro. De este modo, 
podemos ver la relación lógica creada entre este 
mal y el género femenino, capaz de destruir a 
toda la comunidad cristiana. La mujer mala, o 
más concretamente, la bruja, era la que tenía 
“ponzoña en los ojos”, en palabras de María 
Tausiet (2005). Siguiendo esta lógica, tiene 
sentido razonar que, si el alma de alguien es 
mala, nada bueno saldrá de sus ojos. 

Por último, llegamos a la construcción 
del cuerpo femenino como cuerpo demoníaco, y 
aquí nos gustaría establecer una relación entre 
la bruja y la mujer poseída. Las posesiones 
demoníacas representan una forma muy 
interesante de pensar la relación entre el 
individuo y lo demoníaco. La posesa, por su 
propio estado, tenía una relación mucho más 
estrecha con los demonios que la bruja, pero a 
diferencia de ésta, la relación de la posesa era 
forzada. Cuando analizamos algunas imágenes 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 167 

de brujería, vemos que los vapores 
desempeñaban un papel sumamente 
importante en tales representaciones. Los 
vapores naturales que salen del cuerpo de una 
mujer son producto de sus humores más 
húmedos y, por tanto, lujuriosos. El tradicional 
“caldero de la bruja"”, el lugar donde prepara 
sus hechizos, no siempre estaba tan claramente 
presente. En la imagen presente en el tratado de 
Juan de la Cerda (1599, f. 452r), el “caldero” es 
una vasija que sostiene la bruja y de la que salen 
sus vapores mágicos. Pero lo que más interesa 
aquí es ver cómo este recipiente se ha 
transformado en imágenes, como Un grupo de 
brujas y sus vapores ardientes, de Hans Baldung 
Grien,1 en el propio cuerpo de la mujer, con ella 
misma como receptáculo. Ahora la bruja ya no 
necesita un objeto para hacer sus maldades, 
porque ella misma llevaba en su interior los 
poderes malignos necesarios para realizar esos 
conjuros. 

                                                                    
1 La imagen es un dibujo, del que se conserva una copia en la 
colección privada de la Condesa de Behague (Paris). Véase la 
reproducción de la imagen en Strauss (1983, p. 18, fig. 4). 

 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 168 

De generadora y envoltorio de la vida, 
el cuerpo de la mujer completa así su 
transformación en generadora y envoltorio de la 
muerte. La figura de la madre ‒uno de los 
papeles femeninos más glorificados, 
simbolizado por la propia Virgen María‒ tiene 
ahora su opuesto perfecto en la figura de la 
bruja. 

 
Referencias Bibliográficas 
Fuentes editadas 
Castañega, M. (1529). Tratado de las 

supersticiones y hechicerías y de la 
posibilidad y remedio dellas. Logroño: 
Miguel de Eguía. 

Cerda, J. de la (1599). Libro intitulado vida 
politica de todos los estados de 
mugeres: en el qual se dan muy 
prouechosos y Christianos documentos 
y auisos, para criarse y conseruarse 
deuidamente las Mugeres en sus 
estados. Alcalá de Henares: Biuda de 
Juan Gracian. 

Ciruelo, P. (1538). Reprobación de las 
supersticiones y brujerías. Libro muy 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 169 

útil y necesario a todos los buenos 
cristianos. Medina del Campo. 

Jesús María, J. de (1601). Primera Parte de las 
Excelencias y victorias de la virtud de 
la castidad. Alcalá de Henares: Biuda 
de Juan Gracian. 

Navarro, G. (1631). Tribunal de superstición 
ladina, explorador del saber, astucia, y 
poder del demonio; en que se condena 
lo que suele correr por bueno en 
hechizos, agüeros, ensalmos, vanos 
saludadores, maleficios, conjuros, arte 
notoria, cabalista, y paulina y 
semejantes acciones vulgares. Huesca: 
Pedro Blusón. 

 
Bibliografía 
Azurmendi Intxausti, M. (2011). Una 

Aproximación al concepto de 
superstición en el S. XVI desde el libro 
de Castañega. Berceo: Revista Riojana 
de Ciencias Sociales y Humanidades, 
160 (1er Semestre, 2011), pp. 7-19. 

Barros Almeida, N. de (2016). Homens e anjos. 
En A. Boureau. Satã herético: o 
nascimiento da demonologia na 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 170 

Europa medieval (1280-1330) (pp. 11-
14). Campinas: Editora Unicamp. 

Buitrago González, J. L. (2017). María González: 
el estereotipo de bruja en el Madrid del 
siglo XVII. Revista de la Inquisición. 
Intolerancia y Derechos Humanos, 21, 
pp. 119-134. 

Campagne, F. A. (2002). Homo catholicus, homo 
superstitiosus: el discurso 
antisupersticioso en la España de los 
siglos XV a XVIII. Buenos Aires: Miño y 
Dávila. 

Campagne, F. A. (2009). Strix hispánica: 
demonología cristiana y cultura 
folklórica en la España moderna. 
Buenos Aires: Prometeo. 

Clark, S. (2006). Pensando com Demônios: A 
idéia de Bruxaria no Princípio da 
Europa Moderna. São Paulo: Imprenta 
de la Universidad de São Paulo. 

Clark, S. (2007). Vanities of the Eye: Vision in 
Early Modern European Culture. 
Oxford: Oxford University Press. 

Frutos, A. (2014) El paradigma satánico de la 
brujería o el diablo como recurso 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 171 

epistémico. Revista de Estudios 
Ibéricos, 26, pp. 116-132. 

Gielis, M. (1991). The Netherlands Theologians’ 
views of Witchcraft and the Devils 
Pact. En M. Gijswijt-Hofstra y W. 
Frijhoff (Eds.). Witchcraft in the 
Netherlands from the Fourteenth to 
the Twentieth Century (pp. 37-52). 
Rotterdam: Universitaire Pers. 

Kamen, H. (1998). La Inquisición española: una 
revisión histórica. Londres: Yale 
University Press. 

Prosperi, A. (2013). Tribunales de conciencia: 
inquisidores, confesores, misioneros. 
São Paulo: Imprenta de la Universidad 
de São Paulo. 

Roper, L. (1995). Oedipus and the Devil: 
witchcraft, sexuality and religion in 
early modern Europe. Nueva York: 
Routledge. 

Santos, L. (2021). Demonología y la narrativa del 
intruso: De 'De la démonomanie des 
sorciers' a 'Tableau de L'inconstance 
des mauvais anges et démons', Francia 
y sus ficciones diabólicas (1580-1613) 



Capítulo 4.  Demonólogos, mujeres y brujas: un encuentro moderno 
 

 

 

 172 

(Tesis de doctorado). Universidad 
Estatal de Campinas, Campinas, Brasil. 

Strauss, W. (1983). The Wherewithal of Witches. 
Source: Notes on the History of Art, 2, 
2, pp. 16-22, 

Tausiet, M. (2005). Ponzoña en los Ojos: brujería 
y superstición en Aragón en el siglo 
XVI. Madrid: Turner. 

Tausiet, M. (2009). La Batalla del Bien y el Mal: 
Patrocinio de Ángeles y Combate de 
Demonios. Hispania Sacra, LXI, pp. 
125-146. 

 
 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 173 

CAPÍTULO 5 
LA PASTORAL DEL MIEDO EN EL REINO 

DE GRANADA: LOS SERMONES DE 
JOSÉ DE BARCIA Y ZAMBRANA 

 
 Andrea Arcuri 

Universidad de Granada 
 

Introducción 
El objetivo que nos planteamos con esta 
aportación es el de esbozar algunas notas acerca 
del papel jugado por el “miedo” en los tiempos 
pretéritos. Más concretamente, investigaremos 
sobre los contenidos de la oratoria sagrada 
contrarreformista en época de “crisis”, cómo y 
qué se predicaba con ocasión de desgracias o 
calamidades públicas, cuáles eran los modelos 
de comportamientos que se transmitían en 
semejantes coyunturas.1 Para ello, nos valemos 
de una fuente privilegiada, el quinto tomo del 
Despertador Christiano de José de Barcia y 

                                                                    
1 Esta publicación es parte del proyecto de I+D+i PID2022-
140101NB-I00, financiado por MCIN/ 
AEI/10.13039/501100011033/ y “FEDER Una manera de hacer 
Europa”. 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 174 

Zambrana (1683), uno de los sermonarios más 
importantes de la época confesional en España.2 
Dicho tomo, en efecto, contiene veinticuatro 
sermones proferidos entre 1668 y 1682, por el 
que fuera obispo de Cádiz y canónigo de la 
Abadía del Sacromonte de Granada,3 durante 
catástrofes tales como sequías, terremotos, 
carestías, epidemias de peste, etcétera, que 
asolaron el territorio del antiguo Reino de 
Granada y zonas colindantes. 

En la época objeto de este estudio, 
padecer las calamidades que acabamos de 
mencionar significaba cohabitar con el miedo, 
afrontar diariamente el temor y la angustia de la 
muerte (Prosperi, 2021, p. 14). Un primer 
elemento que queremos destacar es el hecho de 
que en estos trances la Iglesia actuaba 
reafirmando una visión lóbrega, terrorífica de la 
naturaleza humana y de las consecuencias del 
                                                                    
2 Sobre la predicación misional de José de Barcia y Zambrana se 
remite a Arcuri (2021, pp. 321 y ss.). Más en general sobre la 
oratoria sagrada española véanse los trabajos de Herrero 
Salgado (1996), Núñez Beltrán (2000), Smith (1978) y Barnes-
Karol (1992). 
3 Sobre José de Barcia y Zambrana véase Azanza López (2013). 
Véase también el reciente trabajo de Ceballos Guerrero (2022). 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 175 

pecado. En su clásico Le péché et la peur, el 
historiador francés Jean Delumeau (1983) habla 
de “pastoral del miedo” para referirse al 
concienzudo y firme esfuerzo de 
“culpabilización” del rebaño cristiano 
impulsado por predicadores, teólogos, 
confesores, esto es, los actores principales de la 
denominada confesionalización católica.4 

Nuestra hipótesis de trabajo es que 
dicha pastoral, ya de por sí más bien 
amenazante, durante las calamidades públicas 
alcanzaba el paroxismo para soliviantar el 
ánimo de los fieles bajo la amenaza de una 
muerte subitánea y atroz: “Prese piede una 
paura seminata dalla predicazione e 
dall’insegnamento della Chiesa, come autorità 
ecclesiastica tesa a guidare convinzioni e 
comportamenti dei laici e a indirizzarli verso 
una vera ossessione per il peccato” (Prosperi 
2021, p. 57). 

Los historiadores que se han acercado 
a estos temas han subrayado el clima de fervor 

                                                                    
4 De Delumeau resultan imprescindibles también sus 
consideraciones sobre el miedo en Occidente (1978).  



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 176 

y piedad que la pastoral del miedo, 
especialmente en época de crisis, conseguía 
fomentar.5 A continuación nos explayaremos en 
algunos ejemplos concretos de esa oratoria 
sagrada en los territorios granadinos. 

 
El Despertador Christiano, los sermones del 
miedo 
En el prólogo del quinto tomo de su abultada 
obra, José de Barcia y Zambrana anticipa 
abiertamente dos aspectos que serán 
recurrentes en sus sermones sobre las 
calamidades públicas, es decir, la 
responsabilidad de los pecadores por las 
adversidades que padece la cristiandad y, a la 
vez, el remedio para poner fin a esos 
sufrimientos a través de la contrición y de la 
penitencia: 
 

Quinta y última vez (piadoso lector) suena el 
Despertador Christiano en este quinto tomo en 
ventiquatro sermones de las calamidades 
públicas. […] En él hallarás el origen de las 
plagas, que suelen ser eco de los importunos y 

                                                                    
5 Además de la obra de Delumeau, véase Dompnier (1982). 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 177 

desentonados clamores de nuestras culpas, 
pero verás también el remedio de ellas en la 
penitencia. (Barcia y Zambrana, 1683, fol. s.n.) 

Si por un lado, pues, queda patente, según 
nuestro autor, la culpabilidad de los cristianos 
por las calamidades que atormentan los 
territorios del Reino, por otro se aclara que el 
sacramento de la Confesión constituye el 
medicamento para sanar la enfermedad, ya sea 
la individual ya sea la colectiva. Cabe recordar, 
a este propósito, que la oratoria sagrada, sobre 
todo la que acompañaba las misiones populares, 
insistía asiduamente en el deber de confesarse, 
de hacer penitencia. El sacramento de la 
penitencia se tornaba, pues, en los sermones 
dirigidos al pueblo llano, en el objetivo principal 
buscado por los predicadores, de ahí que se 
insista una y otra vez en la necesidad del 
arrepentimiento y en la obligación de confesar 
todos los pecados.6 

                                                                    
6 Sobre la trascendencia del sacramento de la Confesión se 
remite a Delumeau (1990) y a la antigua, pero siempre útil, obra 
de Lea (1896). 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 178 

En el año 1668, con ocasión de una 
gran sequía, José de Barcia y Zambrana profirió 
un sermón en la iglesia parroquial de San 
Miguel, en la ciudad de Jaén. Su discurso 
empieza con una descripción muy evocadora de 
la sequedad del campo, de la falta de agua en la 
tierra: 

Vozes de una tierra seca, endurecida como un 
hierro, que se abre en bocas con la sequedad. 
[…] Estamos mirando una tierra tan 
desemejada, tan seca, y de semblante tan 
horrible, que estéril e infecunda nos niega el 
sustento que necessita nuestra vida. […] Tan 
enojosa al Cielo se muestra, que el abrirse en 
bocas para pedir la desseada lluvia, solo [h]a 
servido de que por ellas [h]aya entrado el Sol a 
consumir la poca humedad que conservava en 
sus senos. (Barcia y Zambrana, 1683, fol.1-2) 

Acto seguido, nuestro autor pasa a elucidar la 
causa profunda de dicha desgracia, tal vez la 
más temida –junto a la plaga de langostas– en el 
mundo rural de la época. De hecho, podemos 
conjeturar, sin temor a exagerar, que las 
sequías, en sociedades prevalentemente 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 179 

campesinas, suscitaban la difusión de un miedo 
aterrador:7 

O Católicos! No [h]ay que cerrar los ojos a la 
causa de la calamidad que padecemos. Bien 
vimos la gran cosecha que nos prometían los 
campos, con las lluvias tan a tiempo para 
sembrar: quién, sino nuestros pecados han 
sido la causa  de que nos niegue Dios 
lo que prometían? (Barcia y Zambrana, 1683, 
fol. 6) 

Y para terminar el hilo del discurso, Barcia y 
Zambrana añade de forma aún más directa: “Ea, 
Fieles: no dudemos que son las culpas que nos 
quitan el agua, y esterilizan la tierra” (1683, fol. 
7). 

La calamidad, cualquiera que fuera, se 
presenta –como acabamos de ver– como la 
consecuencia natural y terrorífica de los 
pecados. Paralela y consecuentemente, la 
punición divina resulta “justa”, de ahí que se 
presente persistentemente como el preciso 
resultado de la ira de un Dios encolerizado. La 
ira divina, de facto, es uno de los patrones 

                                                                    
7 Véase a este respecto Alberola Romá y Campor Goenaga (2020). 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 180 

recurrentes en los sermones de José de Barcia y 
Zambrana, tal y como podemos apreciar en la 
plática proferida el 1 de febrero de 1678 en la 
iglesia del Sacromonte de Granada, con motivo 
de la penuria de alimentos que perjudicaba la 
ciudad: “Haya llantos, clamor, gemido y dolor 
grande por aver ofendido a un Dios tan digno de 
ser amado […]. Penitencia, que está enojado 
Dios, y es menester aplacarle con penitencia, 
que es la que assegura la gracia” (Barcia y 
Zambrana, 1683, fol. 76). 

Algunos investigadores (Groh, Kempe, 
Mauelshagen, 2003, p. 20; Schenk, 2010, p. 30) 
han hablado acertadamente, a este propósito, de 
straftheologie para referirse concretamente a 
ese discurso –vehiculizado por los eclesiásticos 
de la época– que insistía en una relación directa 
y causal entre los pecados y la punición divina, 
pero también en su redención a través de la 
penitencia. Y es precisamente esa teología del 
castigo que se hace patente en la rogativa del 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 181 

año 1672, en la ciudad de Santa Fe, contra la 
plaga de la langosta:8 

 
Veis que Dios nos corrige con esta calamidad? 
[…] Veis que se muestra enojado? Es para que 
aplacándole, sea la amistad más firme. Veis 
que nos arroja severo? Es para que solicitemos 
sus abrazos cariñosos. Veis que nos cierra las 
puertas? Es para que tengamos el mérito de 
pulsarlas. Veis que nos aflige con esta plaga? Es 
para más consolarnos quando la quite. Veis 
que nos quita el sustento con la langosta? Es 
para dar a nuestras almas sustento. Ea, cante 
la Iglesia, y enséñenos a llamar Padre a Dios, 
quando nos castiga: Pater de coelis Deus: que 
es señal de que nos trata como a hijos el 
castigarnos. (Barcia y Zambrana, 1683, fol. 78-
9) 
 

Los sermones, especialmente los de la 
predicación popular, debido a su función 
precipua de “mover” al auditorio tenían que ser 
altamente “performativos”, razón por la que el 

                                                                    
8 Entre los muchos estudios en torno a las plagas de langostas en 
la península ibérica, véase el trabajo de Alberola Romá (2003), el 
cual enfoca su atención sobre las reacciones más propiamente 
religiosas contra dicho fenómeno. 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 182 

predicador debía conmover a sus oyentes. 
Obsérvese, a guisa de ejemplo, las metáforas 
empleadas por nuestro autor para describir la 
falta de agua, y a la vez los paralelismos que 
utiliza para referirse a los pecados de los 
creyentes (sermón de 1668): 

No veis la tierra seca, endurecida, que no da 
lugar a que en ella se impriman las huellas del 
caminante? Essa es la dureza de el coraçón, 
que no dexa imprimir en sus tablas la Divina 
Ley. No veis la tierra estéril e infecunda para 
dar fruto? En esso indica la esterilidad 
maliciosa de los pecadores, que niegan a Dios 
y su Templo [entiéndase la Iglesia] los diezmos 
y las primicias, y aun la reverencia y respeto 
tan devido, con lo qual esterilizan los campos. 
(Barcia y Zambrana, 1683, fol. 8) 

Este último pasaje merece una breve reflexión. 
Los predicadores de la época confesional, a la 
que nuestro autor pertenece, eran portadores –
como se puede apreciar en la cita de arriba– de 
una visión socialmente “quietista”, en la cual en 
todo caso se reafirma el principio jerárquico, el 
respeto a las autoridades civiles y religiosas. La 
sequía no sólo se justifica por toda la gama de 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 183 

pecados públicos de los que los creyentes eran 
culpables, sino también por el impago de los 
diezmos debidos a la Iglesia. En otro sermón, 
proferido en Granada en el año 1676 en tiempos 
de hambre y carestía, Barcia y Zambrana toma 
expresamente la defensa del poder político y 
amonesta a los fieles: “Quitad, quitad de los 
ministros los ojos, quando [h]ay pecados en que 
ponerlos. […] Quéxate (Granada) de tus culpas, 
que essas son el viento que causa la tempestad” 
(1683, fol. 31). Estamos ante estrategias retóricas 
que apuntalaban el poder político y eclesiástico 
con sus mensajes de conservación social 
(Prosperi, 1996, p. 636). 

Además, esta posición justificadora del 
poder político y eclesiástico se acoplaba, a 
nuestro parecer, con la política de disciplina 
social de la Iglesia de la época.9 Inclusive, y 
máxime, en “tiempos de crisis” no disminuyó el 
empeño de confesores, predicadores, 
misioneros, visitadores en aras de la 
construcción de una sociedad disciplinada, 

                                                                    
9 Para un resumen sobre el estado de la cuestión me permito 
remitir a Arcuri (2019). 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 184 

capaz de salvaguardar el vínculo de obediencia. 
El historiador italiano Albano Biondi (1981) 
hablaba a este respecto de “interiorización del 
principio de sumisión” (p. 286). Obsérvese cómo 
al final de su rogativa pro pluvia de 1668, Barcia 
y Zambrana reitera este llamamiento al sosiego, 
al orden y a la penitencia: 

 
Queréis agua? Dispóngase esta ciudad en 
forma de instrumento. Suene cada cuerda en 
el punto que le toca: suena la cuerda del 
superior, vigilancia y zelo; suene el eclesiástico 
y religioso, oración y perfección de vida; el 
padre de familia, cuidado de las costumbres de 
su casa; el rico, caridad y limosna; el pobre, 
paciencia y humildad; el justo, amor; el 
penitente, penitencia. (1683, fol. 20) 

En el sermón pronunciado en el año de 1678 en 
Granada durante otra “plaga de hambre”, 
nuestro predicador afirma que la calamidad 
afectaba a todos, incluso a los “justos”, porque 
ellos, aunque no habían pecado, no habían 
corregido los vicios y escándalos de los demás. 
Estamos ante una clara exhortación dirigida a 
cada fiel para que se convierta en agente activo 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 185 

de la acción de disciplina eclesiástica, ya sea 
mediante la reprensión de los pecados, ya sea 
mediante la delación: 10 

Es verdad que nos han pecado como ellos, pero 
también es verdad que no los han enseñado, 
amonestado y corregido. […] Es verdad que 
aborrecen las culpas de los malos, pero 
también lo es que no tienen zelo para 
reprehenderlas, unos por escusarse el trabaxo, 
otros por vituperable cobardía, y otros porque 
temen con aborrecible amor proprio su 
enemistad. (Barcia y Zambrana, 1683, fol. 49) 

Cabría preguntarse cuáles eran los pecados que 
acarreaban todas estas desgracias. La lujuria, 
por ejemplo, representa sin duda uno de los 
nudos temáticos predilectos por los 
predicadores. Así que la ya mencionada sequía 
de 1668 se justifica, según nuestro autor, por la 
incontinencia y la lubricidad de los pecadores:  

Por el torpe ardor de la luxuria y 
deshonestidad [h]a mandado su Magestad a las 
nubes que no lluevan. […] [H]ay en esta ciudad 

                                                                    
10 Sobre la delación como práctica de control y represión de los 
pecados públicos, véase Arcuri (2021, pp. 216-70). 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 186 

estos pecados torpes? [H]ay comunicaciones 
lascivas? [H]ay concursos profanos? Esse 
ardor deshonesto tiene ardiendo la tierra en 
esta sequedad. (Barcia y Zambrana, 1683, fol. 
9) 

 

Como podemos inferir de las palabras del 
predicador, es el ardor de la lascivia que torna 
la tierra yerma y seca.  

Ahora bien, para que las palabras del 
predicador tuvieran el efecto deseado, se solía 
recurrir, casi siempre al final de la alocución, a 
un exemplum, esto es, una pequeña historia 
caracterizada por un lenguaje muy sencillo y 
por un fuerte contenido moral. Los exempla, 
pequeñas historias diestramente organizadas, 
por lo general tenían la función de presentar al 
auditorio las consecuencias directas e 
inmediatas de los pecados.11 En el sermón de 
1678, nuestro autor, para justificar los 
sufrimientos que la hambruna conllevaba, 
exalta los beneficios que podían derivarse de un 

                                                                    
11 Sobre el exemplum, véase Welter (1927). 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 187 

periodo de privaciones como aquél, aduciendo 
el ejemplo veterotestamentario de Abraham, 
quien temiendo por la castidad de su esposa 
Sara, se instala en la tierra de los cananeos, en 
cuanto: 

 

en Chanaan avía hambre […] y en tierra donde 
[h]ay hambre no teme el Patriarca los riesgos 
de la castidad; en Egipto sí, donde vivían con 
fertilidad y abundancia. […] Veis aquí como 
consiguió Dios de los Cananeos la castidad, que 
pretende de nosotros con el hambre. (Barcia y 
Zambrana, 1683, fol. 53) 

Asimismo, durante la plática de 1672 contra la 
plaga de langosta, Barcia y Zambrana aporta un 
exemplum de Beda el Venerable, quien relata los 
estragos provocados por esos insectos con una 
curiosa, y al mismo tiempo espantosa, 
añadidura dirigida a estremecer a su auditorio: 

Los moradores de aquel país morando con 
cuidado aquellos animalillos hallaron que 
tenían escritas unas letras en las alas, en una, 
IRA, y en la otra, DEI. Ira de Dios, dando a 
entender que avían venido porque avían ellos 
provocado la ira de Dios con sus pecados. IRA 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 188 

DE DIOS POR LAS CULPAS nos viene diziendo 
la langosta. (Barcia y Zambrana, 1683, fol. 81) 

Otro aspecto que cabe destacar es que la 
amenaza de la llegada de una calamidad pública 
podía ser aprovechada para el arraigo de 
determinadas prácticas cultuales. En los textos 
de Barcia y Zambrana registramos asiduamente 
una exhortación al rezo colectivo de la Virgen. 
Cada sermón del Despertador Christiano, de 
hecho, tras la introducción al tema de la prédica, 
se caracteriza por la invocación a la Madre de 
Dios. Durante el sermón proferido en el año 
1668, nuestro orador, tras haber aclarado “que 
no está en manos del hombre ni la vida, ni la 
muerte, ni la llubia, ni el sustento” pide a su 
auditorio que lo ayude a invocar a la Virgen para 
que, por fin, llegue la tan deseada agua: 
“Ayudadme (Fieles) solicitado la poderosa 
intercessión de MARIA SANTÍSSIMA saludando 
a esta Señora con el Ángel: AVE MARÍA, etc.” 
(Barcia y Zambrana, 1683, fol. 4). Nuestro autor, 
avezado al ejercicio de la predicación misional,12 

                                                                    
12 Según las fuentes que hemos podido consultar en el Archivo de 
la Abadía del Sacromonte de Granada, José de Barcia y 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 189 

al igual que otros muchos predicadores y 
misioneros de la Abadía del Sacromonte de 
Granada,13 hizo un gran esfuerzo en aras del 
arraigo del culto mariano, especialmente de la 
devoción del Rosario, como hemos tenido 
ocasión de mostrar en otros trabajos (Arcuri, 
2021, pp. 337-74). 

Del mismo modo, la homilética de la 
época insistía en la importancia de la correcta 
administración de los sacramentos, de ahí que 
una calamidad pública pudiera servir también 
para amonestar a los fieles que confesaban 
sacrílegamente:  

 
Las langostas (dize Plinio) mueren al parir, a 
causa de un gusano que naciendo entre sus 
fauces las ahoga […]. Qué otra cosa se lee aquí, 
sino los gravíssimos sacrilegios que cometen 

                                                                    
Zambrana participó activamente en las campañas misioneras 
del Sacromonte desde el año 1671 hasta, por lo menos, la misión 
de 1683. Archivo de la Abadía del Sacromonte de Granada, Libro 
de misiones que los señores Abbad y Canónigos del Sacro Monte 
hacen a los Arçobispados de Sevilla y Granada (1612-1745), 
Armario metálico II, fols. 302v-305v. 
13 Sobre la Abadía del Sacromonte consúltese López-Guadalupe 
Muñoz (2018). 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 190 

muchas almas en el místico parto de la 
confessión, hallando la muerte en donde está 
su vida, por callar en ella pecados. (Barcia y 
Zambrana, 1683, fol. 83) 

Como podemos inferir del pasaje que acabamos 
de citar, la oratoria sagrada en época de crisis, al 
igual que la predicación popular típica del 
ministerio de las misiones, respondía a una 
doble necesidad: didáctica por un lado, 
atemorizante por el otro. 

Por último, antes de terminar, resulta 
conveniente proporcionar por lo menos algunos 
ejemplos de ese lenguaje “terrorífico” empleado 
por los predicadores de la época. En el ya 
mencionado sermón de 1676, Barcia y 
Zambrana termina de este modo su soflama:  

 
Ya vemos la tempestad de carestía y hambre 
en que nos hallamos. […] Temamos no tanto la 
tempestad, que puede parar en morir, quanto 
la borrasca que indica las furiosas olas de la 
indignación de Dios en su juizio, que puede 
parar en una eterna hambre canina del 
infierno. (1683, fol 39) 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 191 

Más impactantes aún fueron las palabras con las 
que nuestro predicador avisó a los fieles 
granadinos sobre la llegada de un brote de peste 
en la cercana ciudad de Málaga (1678). Barcia y 
Zambrana, con una sapiente maña retórica, en 
un primer momento insta a su auditorio a que 
haga el esfuerzo de imaginar los escenarios 
catastróficos que la peste trae consigo, y a 
continuación pasa a describir, él mismo, sus 
consecuencias más espeluznantes e 
insoportables: 

Mejor será que imaginéis que ha entrado la 
peste en esta Ciudad. Ojalá que se quede en 
sola imaginación! Aplicad vuestros sentidos a 
lo que passa, para conocer que es peste. Abrid 
los ojos: qué veis? Aquí se cae un hombre 
muerto; allí llevan otros enfermos al hospital; 
por esta calle van carros de ropa para 
quemarla; por aquella, otros de difuntos, y 
algunos medio vivos para el carnero; todos 
pálidos, confusos, llenos de assombro y 
turbación. Despertad los oídos: qué se oye? 
Clamores, suspiros, lamentos, llantos y 
continuos ayes en las casas, en las calles, en las 
plazas, de toda suerte de estados, vivos solo 
para poderse quexar. Avivad el olfacto: qué se 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 192 

huele? Vapores pestilenciales que atosigan sin 
que basten confecciones aromáticas que los 
templen. Excitad el gusto: qué se percibe? 
Continuas amarguras y sinsabores, sin tener 
con el susto apetencia de comida. Aplicad el 
tacto: qué se toca? Recelos y temores, de si está 
lo que tocáis apestado, y qualquier granillo lo 
sospecháis landre. Qué es peste? En donde no 
[h]ay padre para hijo, ni hijo para padre, ni 
amigo para amigo, ni pariente para pariente, 
porque vezinos, deudos y amigos se portan 
como si fueran de contraria ley y professión. 
Qué es peste? En donde falta el funeral, y 
honras de los difuntos, sin aver quine atienda 
sino a su peligro proprio. Qué es peste? En 
donde es necessario que entierren con prisa 
los vivos a los muertos para no morir como 
ellos, y en donde entierran mañana a los que 
ayer enterravan a los otros. (1683, fol. 110-11) 

Podemos sólo imaginar los efectos que dichas 
arengas originaban en las mentes de hombres y 
mujeres afectados ya sea por las penurias del 
momento ya sea por un miedo inconmensurable 
sobre el futuro más inmediato. 

A modo de conclusión 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 193 

En estos pocos renglones hemos querido 
delinear algunos factores que nos parecen 
significativos acerca de la oratoria sagrada en 
época de crisis: culpabilización de los 
fieles/penitentes, exhortación al 
arrepentimiento y a la reforma de las conductas 
individuales, defensa de los poderes políticos y 
eclesiásticos, impulso de la política de 
disciplinamiento. En el futuro próximo, hará 
falta cotejar otros sermones, otros predicadores, 
ampliar el marco geográfico y cronológico para 
individualizar coordenadas generales y así 
averiguar si estos elementos señalados de forma 
somera se reproducen mediante patrones fijos, 
con independencia de las singularidades de cada 
orador. 
 
Referencias bibliográficas 
Fuentes 
Archivo de la Abadía del Sacromonte de 

Granada, Libro de misiones que los 
señores Abbad y Canónigos del Sacro 
Monte hacen a los Arçobispados de 
Sevilla y Granada (1612-1745), Armario 
metálico II. 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 194 

Barcia y Zambrana, J. (1683). Despertador 
Christiano de sermones doctrinales, 
sobre particulares assumptos, 
dispuesto para que buelva en su 
acuerdo el pecador, y vença el 
peligroso letargo de sus culpas, 
animándose a la penitencia. Tomo 
quinto en que se descubre el origen, y 
remedio de las calamidades públicas. 
Dedicado a la nobilíssima y muy 
antigua, siempre leal, y católica ciudad 
de Granada. Por su autor, el doctor don 
Joseph de Barzía y Zambrana, natural 
de la ciudad de Málaga, canónigo de la 
insigne Iglesia colegial del Sacro Monte 
de Granada, cathedrático de Sagrada 
Escritura de sus escuelas., Tomo 
Quinto. Granada: Imprenta del mismo 
autor, por Francisco Guillen y Antonio 
López Hidalgo. 

 

Bibliografía 
Alberola Romá, A. (2003). Procesiones, rogativas, 

conjuros y exorcismos: el campo 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 195 

valenciano ante la plaga de langosta de 
1756. Revista de Historia Moderna, 21, 
pp. 383-410. 

Alberola Romá, A. y Campor Goenaga I. (2020). 
Amenazas naturales, desastres 
agrícolas y remedios espirituales en la 
Península ibérica y Nueva España 
durante la Edad Moderna. Notas para 
un análisis. En A. Alabrús Iglesias et.al. 
(coords.), Pasados y presente. Estudios 
para el profesor Ricardo García Cárcel 
(pp. 907-920). Barcelona: Universitat 
Autònoma de Barcelona. 

Arcuri, A. (2019). Confesionalización y 
disciplinamiento social: dos 
paradigmas para la Historia moderna, 
Hispania Sacra, 71 (143), pp. 113-129. 
https://doi.org/10.3989/hs.2019.008 

Arcuri, A. (2021). Formas de disciplinamiento 
social en la época de la 
confesionalización: costumbres, 
sacramentos y ministerios en Granada 
y Sicilia (1564-1665). Granada: 
Universidad de Granada. 

https://doi.org/10.3989/hs.2019.008


Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 196 

Azanza López, J.J. (2013). Imágenes 
emblemáticas para el adoctrinamiento 
regio: los sermones del predicador real 
José Barcia en la Corte de Carlos II, 
Potestas. Estudios del Mundo Clásico e 
Historia del Arte, 6, pp. 255-297. 

Barnes-Karol, G. (1992). Religious Oratory in a 
Culture of Control. En A. J. Cruz y M. E. 
Perry (eds.), Culture and Control in 
Counter-Reformation Spain (pp. 51-77). 
Minneapolis: University of Minnesota 
Press. 

Biondi, A. (1981). Aspetti della cultura cattolica 
post-tridentina. Religione e controllo 
sociale. En C. Vivanti (ed.), Storia 
d’Italia. Annali 4: Intellettuali e potere 
(pp. 253-302). Torino: Einaudi. 

Ceballos Guerrero, A. (2022). Votos, sermones y 
milagros para tiempos de apocalipsis. 
En F. Javier Campos (coord.), Mover el 
alma: las emociones en la cultura 
cristiana (siglos IX-XIX) (pp. 275-294). 
San Lorenzo del Escorial: Real Centro 
Universitario Escorial-María Cristina. 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 197 

Delumeau, J. (1978). La peur en Occident. Paris: 
Fayard. 

Delumeau, J. (1983). Le péché et la peur: la 
culpabilisation en Occident (XIIIe-
XVIIIe siècles). Paris: Fayard. 

Delumeau, J. (1990). L’aveu et le pardon. Les 
difficultés de la confession. XIIIe-
XVIIIe siècle. Paris: Fayard. 

Dompnier, B. (1982). Pastorale de la peur et 
pastorale de la séduction. La méthode 
de conversion de missionnaires 
capucins. En La conversion au XVIIe 
siècle (pp. 257-273). Marsella: Centre 
Meridional de Rencontres Sur Le. 

Groh, D., Kempe, M. y Mauelshagen, F. (2003). 
Einleitung. Naturkatastrophen -
wahrgenommen, gedeutet, dargestellt. 
En D. Groh, M. Kempe y F. 
Mauelshagen (eds.) 
Naturkatastrophen. Beiträge zu ihrer 
Deutung, Wahrnehmung und 
Darstellung in Text und Bild von der 
Antike bis ins 20. Jahrhundert (pp. 11-
33). Tübingen: Narr. 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 198 

Herrero Salgado, F. (1996). La oratoria sagrada 
española de los siglos XVI y XVII. 
Madrid: Fundación Universitaria 
Española. 

Lea, H.C. (1896). A history of auricular 
confession and indulgences in the 
Latin church (vols. 3). Philadelphia:  
Lea Brothers and Co. 

López-Guadalupe Muñoz, M.L. (2018). El 
Sacromonte de Granada, camino, 
subida y santuario. En La Abadía del 
Sacromonte. Vida y arte en las fuentes 
del cristianismo moderno de Granada 
(pp. 33-97). Granada: Nuevo Inicio. 

Núñez Beltrán, M.A. (2000). La oratoria sagrada 
de la época del Barroco: doctrina, 
cultura y actitud ante la vida desde los 
sermones sevillanos del siglo XVII. 
Sevilla: Universidad de Sevilla. 

Prosperi, A. (1996). Tribunali della coscienza: 
inquisitori, confessori, missionari. 
Torino: Einaudi. 

Prosperi, A. (2021). Tremare è umano. Una breve 
storia della paura. Milano: RCS. 



Capítulo 5. La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José 

de Barcia y Zambrana 
 

 

 

 199 

Schenk, G.J. (2010). Dis-astri: modelli 
interpretativi delle calamità naturali 
dal Medioevo al Rinascimento. En M. 
Matheus et.al. (eds.), Calamità 
ambientali nel tardo Medioevo 
europeo: realtà, percezioni, reazioni 
(pp. 23-75). Firenze: Firenze University 
Press. 

Smith, H.D. (1978). Preaching in the Spanish 
Golden Age: A Study of some Preachers 
of the Reign of Philip III. Oxford: 
Oxford University Press. 

Welter, J.T. (1927). L’exemplum dans la 
littérature religieuse et didactique du 
Moyen Âge. Paris y Toulouse: Guitard.



 

 

 

 200 

 
 
 
 
 
 

Tercera parte 
OBJETOS, AGENCIAS  

Y PRÁCTICAS DE LOS ACTORES 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 201 

CAPÍTULO 6 
LA CASA EN TIEMPOS DEL QUIJOTE: 

ORNAMENTACIÓN Y MOBILIARIO 
PARA LA VIDA COTIDIANA. EL CASO DE 

ALMAGRO (1605-1615) 
 

 María López Alcaide 
Universidad de Castilla-La Mancha 

 

“Habitar es un hecho material y cultural”  
(Perrot, 1999) 

 

En el transcurso del Antiguo Régimen, la familia 
era el eje que englobaba a todo el agregado 
doméstico, incluidos criados y todos aquellos 
otros que, convivientes en la misma casa, fuesen 
o no parientes, estaban bajo la autoridad del 
cabeza de familia (Flandrin, 1979, p. 11). De esta 
forma, la casa, como reflejo de quien la habita, 
se conformaba como artífice de una identidad 
propia que difiere de otras. Pero a su vez, como 
indicaba Francisco García (2007, p. 13), en estas 
casas late un poso de experiencia común que las 
une a la sociedad de la que forman parte. Así, 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 202 

por tanto, los conceptos casa y familia, si bien no 
son lo mismo, deben estudiarse en estrecha 
relación e interacción como viene defendiendo 
Chacón Jiménez (2007, p. 211). Debido a este 
enlace, y como reflejo de la sociedad en la que se 
inserta, la casa en el Antiguo Régimen es un ente 
en permanente construcción y renovación, y por 
tanto su estudio debe ser interdisciplinar con la 
necesaria conexión entre diferentes disciplinas 
(Hernández López, 2016, p. 459). 

Siguiendo esta premisa, en el presente 
artículo nos adentraremos a conocer el 
entramado social de la villa de Almagro de la 
mano de la historia de la cultura material y de la 
historia de la vida cotidiana. Una línea de 
investigación que, en contra de lo que ocurría 
hace una década, y hecho del cual se aquejaba 
Gloria Franco Rubio (2009, pp. 63-103), está 
dando lugar a una abundante producción 
historiográfica en los últimos años como puede 
verse en la reciente publicación de los 
profesores Birriel Salcedo y García González 
(2022), alejándonos incluso de los tradicionales 
enfoques y adentrándonos en el mundo de los 
sentimientos y las emociones (Díez Jorge, 2022). 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 203 

No obstante, creemos que aún quedan zonas por 
estudiar y matices que ahondar, sobre todo en lo 
que al medio rural se refiere, y es aquí donde 
tiene cabida nuestro estudio. De modo que, 
siguiendo la estela de otros trabajos para el 
ámbito castellano leonés (García Fernández, 
2001), la zona extremeña (Hernández Bermejo, 
2015), y sobre todo, por cercanía, los estudios 
llevados a cabo por el SEHIPS, vamos a 
adentrarnos a conocer el entramado social, 
cultural y cotidiano de la villa de Almagro en los 
albores del siglo XVII (1605-1615). 

 
La villa de Almagro en tiempos del Quijote 
Se desconocen ciertamente los orígenes de la 
ciudad, pero hoy nadie duda que el verdadero 
renacer de la villa de Almagro se produjo 
vinculado a la Orden de Calatrava y a sus 
maestres, quienes la convirtieron en su 
residencia en el siglo XIII (Maldonado Cocat, 
1978). A pesar de estar situado en un territorio 
eminentemente agrícola como era el Campo de 
Calatrava, y aun cuando esta actividad supondrá 
una de sus principales fuentes de ingresos, 
Almagro constituía además la villa más 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 204 

importante de su partido y donde tenía su sede 
la gobernación homónima, lo que le confería un 
peculiar carácter terciario al albergar también a 
escribanos, abogados y procuradores. Todo ello 
hizo que, en años posteriores, la villa contara ya 
en la Edad Moderna con cierta actividad 
comercial y artesanal, y con una destacada feria 
de ganado mayor, lo que terminó por dotarle de 
los elementos necesarios para convertirse en un 
importante núcleo poblacional a lo largo de todo 
el periodo (Escudero Escudero, 2015, p. 199).  

Dejando atrás las cuestiones de orden 
económico, y en lo referente a la demografía, 
gracias al censo de 1591 podemos saber que la 
población de la localidad alcazaba en su 
totalidad los 1.773 vecinos, repartida entre 
pecheros, hidalgos y clérigos, a la que se sumaba 
una amplia población de religiosos y religiosas 
repartidos en los diferentes conventos de la 
villa. Por su parte, para conocer la estructura 
socio-profesional de la villa, ha de mencionarse 
que el estudio más fiable y detallado en relación 
con las fechas de nuestro estudio son los datos 
del padrón de Almagro para el año 1625, 
recogidos por López-Salazar Pérez (1986, pp. 27-



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 205 

29). Siguiendo estos datos –que por desgracia se 
desmarcan de nuestra época, pero que son los 
más próximos de que disponemos–, queda 
reflejado que el sector terciario, que sólo 
representa un 20% de la población, está 
infravalorado en una villa como Almagro, 
administradora de las rentas maestrales y 
poseedora de numerosos conventos. El peso lo 
adquiere, en este caso, el sector primario, hecho 
tampoco insólito puesto que en Almagro existían 
grandes hacendados poseedores de importantes 
piares de ganado mayor. En cuanto al sector 
secundario, las industrias con mayor número de 
trabajadores son las del cuero y la textil, 
destacando un buen número de zapateros –
muchos de ellos moriscos– y chapineros, además 
de sastres. Y junto a ello, podríamos destacar el 
sector artesanal, con profesiones como 
doradores, libreros, cereros, etc., gran parte de 
las cuales eran desconocidas en otras 
localidades de la comarca. 

Los fondos notariales: una fuente muy 
fructífera 

 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 206 

Para indagar en los aspectos del conjunto de la 
sociedad en el pasado, en su espacio doméstico 
y, en general, en la cultura material, es necesario 
el trabajo directo con fuentes de época. En esta 
investigación se ha recurrido a las escrituras 
notariales custodiadas en el Archivo Histórico 
Provincial de Ciudad Real, y en concreto, se han 
estudiado los contratos nupciales o cartas de 
dote, denominadas comúnmente como “dote”, 
un documento carente de valor en nuestros días, 
pero de tremenda importancia en la Edad 
Moderna, sobre todo para las mujeres, siendo el 
elemento que protegía y perpetuaba el sistema 
matrimonial. Para una mujer, disponer de una 
dote resultaba indispensable para su acceso al 
matrimonio y a la protección social, 
constituyendo además un componente 
económico básico para el nuevo núcleo familiar 
que se conformaba. 

Respecto a la fuente elegida, como ya 
han señalado algunos estudiosos, la pregunta 
habitual es saber cuál es su representatividad en 
el conjunto de la sociedad (Birriel Salcedo, 2022, 
p. 51). Y aunque este es uno de sus límites, 
diversos investigadores afirman que la 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 207 

explotación sistemática de dicha fuente ofrece 
unos buenos resultados, siendo refutado por las 
numerosas investigaciones donde han sido 
utilizadas desde los años 80 (Eiras Roel, 1984). 
Para la corona de Castilla, además, conservamos 
fondos notariales muy ricos debido a que aquí 
tenemos una temprana organización de las 
escribanías (López-Salazar Pérez, 1996, p. 39), 
frente a otras áreas, convirtiéndola así en una 
fuente básica para el análisis de la cotidianidad 
de las poblaciones castellanas (García 
Fernández, 2009, p. 120).   

En nuestro rastreo, el conjunto de 
dotes analizado corresponde a ciento doce 
familias, para las que disponemos de ciento 
catorce escrituras de contratos matrimoniales; 
de ellas, setenta y cinco son de dote y arras, 
treinta y ocho son solo dotes, y hay una escritura 
más de donación, y en su conjunto nos ofrecen 
una cifra de más de cinco mil objetos 
inventariados. El número de escrituras obtenido 
es ciertamente significativo para una localidad 
de las características de Almagro en la época 
estudiada, sobre todo si se tiene en cuenta el 
corto periodo de tiempo elegido como muestra. 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 208 

No obstante, sabemos que refleja una realidad 
parcial y que, como ya hemos mencionado, no 
todos los matrimonios registrados en la 
localidad entre 1605 y 1615 certificaron una 
escritura de contrato matrimonial. De esta 
manera, ante nosotros se abre un amplio 
abanico de posibilidades: una parte 
considerable de ellas –difícil de cuantificar, por 
otra parte– se darían en el seno privado, de 
forma coloquial, no llegándose nunca a 
protocolizar; pero otra fracción sí quedó 
registrada, bien antes o después de la boda, el 
mismo día del enlace, hasta aquellos casos en 
que sólo se visita al escribano pasados muchos 
años, cuando existen pleitos entre las familias o 
se aproxima la muerte de algunos de los 
cónyuges (Zarandieta Arenas, 2000, p.66). 

 
La cultura material: un elemento de 
distinción de la sociedad rural  
En las cartas de dote y arras encontramos un 
conjunto de bienes muy heterogéneo que, en 
ocasiones, es difícil de clasificar porque no 
conocemos con exactitud la finalidad a la que se 
destinaban. Así, debido tanto a su número como 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 209 

a su arbitrariedad, es necesaria la división de los 
bienes en diferentes categorías con las que 
trabajar, y una vez analizadas, podremos 
construir una “radiografía material” de aquellas 
gentes, mirar por la cerradura de su privacidad 
y reconstruir la vida material y cotidiana de 
Almagro en la época del Quijote. 

Gráfico 1. Distribución del valor global de los patrimonios en reales ‒
incluye dotes, arras y donas. 

Inmersos en el estudio, nos era relevante 
conocer en primer lugar el valor global de las 
dotes para así observar si los datos reflejaban de 
alguna manera el reparto de la riqueza de la 
localidad y la categoría social predominante en 
la misma. Así pues, y dejando atrás ciertas 
eventualidades que escapan de nuestro análisis, 
ha quedado reflejado que el tramo de riqueza 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 210 

predominante en Almagro es el intermedio, es 
decir, aquel representado por los patrimonios 
fijados entre los 2.500 y los 10.000 reales (Gráfico 
1). En su mayoría son escrituras en las que se 
incluye una cantidad considerable de dinero, en 
arras, y ciertos bienes raíces como dote, 
incrementando así el valor final de la misma; 
pero realmente el peso relevante es ocupado por 
los variados bienes muebles. De ellas destaca, 
por ejemplo y entre otras, la carta de dote de 
María Álvarez, viuda a la que se entregaron dos 
bienes inmuebles y una cantidad considerable 
de dinero y joyas, bienes que propiciaron que el 
valor patrimonial de su aportación nupcial 
alcanzara la considerable cifra de 6.000 reales. 
Pero también contamos con la existencia de 
doce escrituras cuyo valor patrimonial final es 
muy bajo situándose por debajo de los mil 
reales; la escritura más baja –con un valor total 
de 512,5 reales– fue la correspondiente a la dote 
que Ana Hernández Paloma, viuda, entregó a 
Gonzalo Hernández Catalán, viudo como ella. E 
igualmente se constata la existencia de 
escrituras pertenecientes a hidalgos y familias 
adineradas, aspecto este reflejado en dotes como 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 211 

la de Beatriz de Mendoza que ascendió al valor 
total de 30.839 reales. No obstante, y por 
significativas que nos puedan parecer, siempre 
hay que tener en cuenta que este tipo de 
escrituras sólo suponen un 3% del total según los 
datos estudiados. 

Distinta cuestión es saber si estos datos 
podrían ser extrapolables a toda la comarca 
manchega, e incluso a nivel nacional. Es algo 
complejo y resulta difícil afirmar con 
rotundidad que estemos ante realidades 
similares puesto que existen varios motivos que 
nos limitan, como son las diferencias temporales 
y de método para el caso nacional –la mayor 
parte de trabajos se refieren al siglo XVIII– y la 
escasez de estudios en el caso manchego. A pesar 
de ello, y aunque es necesario seguir 
profundizando en este tipo de cuestiones 
mediante análisis locales más precisos y 
concretos, consideramos que se puede afirmar 
que la villa de Almagro mostró un 
comportamiento similar al observado en otros 
núcleos del Campo de Calatrava como Ciudad 
Real (Moreno Díaz del Campo, 2016) o, incluso, a 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 212 

lo visto en los territorios de La Mancha oriental 
(Hernández López, 2012). 

 
La casa como objeto social  
En las siguientes líneas vamos a acercarnos al 
conocimiento de la casa como espacio que 
adquiere sentido y coherencia cuando se 
transforma en hogar, es decir, se convierte en el 
lugar donde se desarrolla la vida privada y 
familiar de quienes la habitan. Y no sólo ello, 
sino que también se convierte en un escenario 
para la vida social, esto es, en la carta de 
presentación de sus moradores (Abad Zadoya, 
2004, p. 409). 

Las casas almagreñas del siglo XVII se 
encuadran dentro de la denominada 
arquitectura vernácula, tradicional o popular 
caracterizada por el uso de materiales del 
entorno y técnicas constructivas rudimentarias, 
es decir, es la arquitectura del pueblo (Fisac, 
1985). Al igual que en otras zonas de La Mancha 
(García González, 2005) se utilizaba la 
mampostería y el tapial para la construcción de 
los cimientos y los tabiques, los cuales sustentan 
viviendas de una o dos plantas encamaradas con 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 213 

techumbres de madera al interior y teja de 
cerámica árabe al exterior. Referente a la 
tipología existente, destacan tres tipos: la casa de 
jornalero, la casa de labor y la casa popular 
(Racionero de la Calle, 2010, pp. 36-37) 
incluyendo todas ellas habitáculos como la 
cocina, un dormitorio y un corral. E igualmente 
es característico y común a todas ellas que es en 
dicho siglo XVII cuando se produce el inicio del 
blanqueamiento de sus fachadas con cal. Una 
acción, el enjalbegado, común hasta hace poco 
tiempo en esta zona y que cumplía una doble 
misión: por un lado, actuaba como 
desinfectante; por el otro, permitía iluminar la 
casa y, a la vez, ocultar los materiales pobres 
utilizados en su construcción. 

Pero vamos a dejar de lado la parte 
arquitectónica de la casa para adentrarnos en 
dichas viviendas y observar los objetos y 
elementos que la componen, los cuales nos van 
a mostrar esa vertiente social de la misma, 
esclareciéndonos qué bienes dotales son riqueza 
y cuáles son necesidades. 
 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 214 

Los bienes dotales en Almagro ¿riqueza o 
consumo?  
Una vez recopilados los datos, en primer lugar, 
hemos llevado a cabo un estudio pormenorizado 
según el valor global de los bienes dotales (Tabla 
1). Los datos nos han revelado que la posición de 
prevalencia es ocupada por los bienes 
patrimoniales (tierras, fincas, casas…), seguida 
de cerca por el capital dinerario. Son las dos 
categorías que despuntan por encima del resto 
de bienes tales como el ganado y los productos 
en especie que apenas si suponen un 3% del 
valor sobre el total. El segundo grupo que sigue 
de cerca al valor de los bienes patrimoniales y al 
capital dinerario es el que hemos catalogado 
como “bienes y objetos del hogar”. En dicho 
grupo, como su propio nombre indica, se 
encontraría catalogado el mobiliario doméstico 
–que supone un 10,5% del valor total–; seguido 
de la ropa doméstica; y junto a ellos, el menaje y 
los utensilios del hogar, que ocupan un 2,9% del 
valor sobre el total. Por su parte, los bienes y 
objetos de las personas, es decir, las joyas y la 
ropa femenina y masculina, se situarían en una 
tercera posición, destacando de entre ellas la 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 215 

vestimenta de la mujer con un 11,6% del valor 
sobre el total. Finalmente, quedaría el conjunto 
relativo a las herramientas y el utillaje laboral 
que no es destacable para el caso de Almagro, 
con sólo un 0,2%. Esto se debería al hecho que, 
en numerosas ocasiones, estos objetos pasaban 
directamente de generación en generación y, 
por tanto, al trasmitirse por herencia, no 
aparecerían recogidas en las dotes. 
 

Categoría Valor 
monetario 

% del valor 
sobre el total 

PATRIMONIO 

Bienes Raíces 116.342,5 25,5 

Dinero 114.326,9 25,0 

Ganado 11.150,2 2,4 

Productos en especie 12.012,3 2,8 

BIENES Y OBJETOS DEL TRABAJO 

Herramientas y 

utensilios del trabajo 

517,8 0,2 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 216 

BIENES Y OBJETOS DEL HOGAR 

Libros 8,0 0,1 

Mobiliario doméstico 48.209,4 10,5 

Menaje 13.211,6 2,9 

Ropa doméstica 69.548,2 15,2 

BIENES Y OBJETOS DE LAS PERSONAS 

Joyas 12.468,4 2,7 

Ropa femenina 53.190,5 11,6 

Ropa masculina 5.113,6 1,1 

TOTAL 457.099,3 100,0 

Tabla 1. Estructura del valor global, en reales, de los patrimonios nupciales 
por categorías de bienes - incluye dotes, arras y donas. 

Si seguimos los datos anteriores, podemos 
visualizar qué bienes poseen un mayor 
porcentaje en cuanto al valor sobre el total se 
refiere. Pero no podemos concluir nuestro 
estudio aquí, pues hay que señalar que las 
apreciaciones anteriores pueden verse 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 217 

matizadas si se atiende a la distribución de los 
bienes dotales por tramos de valor. De esa 
manera, hemos subdivido en cuatro tramos las 
categorías con las que hemos trabajado y cuyo 
resultado vamos a revelar a continuación, 
adelantando que en él se pone de manifiesto las 
diferencias entre riqueza y consumo (Tabla 2). 
Es decir, vamos a observar claramente qué 
bienes aportan el capital a la dote y, por lo tanto, 
la diferenciación; y qué bienes, por el contrario, 
son productos consumistas de uso cotidiano 
entre la población almagreña, pero que, en 
ocasiones, también pueden tener un doble 
significado.  

Aunque en un primer momento se 
podría pensar que la distribución de los objetos 
dotados y su valor final están directamente 
relacionadas con la capacidad adquisitiva de 
quien otorga o es beneficiario de la misma, es 
decir, que las familias más pudientes serían las 
que concentrarían en todas las categorías el 
mayor porcentaje, la verdad es que los 
resultados nos muestran datos contrarios a esta 
idea inicial debido a ciertos factores, muchos de 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 218 

ellos lógicos, que ya han aparecido contrastados 
en otros estudios. 

De este modo, se pueden señalar cómo 
el capital dinerario, con un 33,5%, se va a 
concentrar en las dotes superiores a 10.000 
reales, superando en más de diez puntos a las 
dotes inferiores a 2.500 reales; e igual ocurre con 
el ganado, cuyo precio es muy alto, y por tanto 
sólo podría ser adquirido por los más pudientes 
como demuestra el porcentaje que supone en las 
dotes más altas (4,3%) frente al 1,4% o el 0,96% 
de las dotes inferiores a 5.000 reales. 

Queda reflejado así que las pautas de 
consumo se ven condicionadas por la cuantía 
del patrimonio y la disponibilidad de bienes de 
producción que constituyen, por así decirlo, la 
riqueza aportada a la dote. Sin embargo, en las 
dotes con un valor de más de 10.000 reales, los 
bienes de consumo y uso cotidiano como la ropa 
doméstica sólo supone un 8,3%, al igual que 
ocurre, por ejemplo, con la ropa femenina (9,2%) 
o las joyas (1,8%). Esto muestra, además, que si 
analizamos por mediadamente los datos 
obtenidos, la idea general de que los ricos 
concentrarían un mayor porcentaje de cada 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 219 

tipología de objetos dotales puede verse, a veces, 
truncada. Por el contrario, se nos muestra la 
realidad de una sociedad rural que necesitaba 
de ser dotada con elementos básicos de la 
cotidianeidad, como demuestra que las dotes 
inferiores a 2.500 reales posean un alto 
porcentaje en la ropa doméstica (25%), en la 
ropa femenina (16,1%) o en el menaje (4,4%). 
Esto sería un indicio de que, teniendo en cuenta 
también las diferencias de cada grupo social 
dependiendo de su riqueza, la familia de la 
mujer concentraba todos sus esfuerzos en 
acondicionar el nuevo hogar con los productos 
cotidianos básicos para vivir. 
 

 

hasta 2500 hasta 5000 hasta 10000 más de 10000 

reales % reales % reales % reales % 

PATRIMONIO 

Bienes raíces 12885,85 15,1 29455,6 24,5 51950,9 37,8 22050,1 19,3 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 220 

 

hasta 2500 hasta 5000 hasta 10000 más de 10000 

reales % reales % reales % reales % 

Dinero 18036,51 21,2 25379,36 21,1 32557,76 23,7 38353,3 33,5 

Ganado 889,19 1,04 827,8 0,69 4445 3,23 4988,2 4,3 

Productos en 

especie 
3953,71 4,6 4531,85 3,76 3627,3 2,64 899,4 0,8 

BIENES Y OBJETOS DEL TRABAJO 

Herramientas 196,3 0,23 225 0,18 37 0,02 59,5 0,05 

BIENES Y OBJETOS DEL HOGAR 

Libros 
    

8 0,0 
  

Mobiliario 8349,9 9,8 9874,32 8,2 8879,49 6,5 21105,7 18,4 

Menaje 3750,12 4,4 4020,33 3,34 3286,53 2,4 2154,6 1,88 

Ropa 

doméstica 
21304,96 25 20887,06 17,3 17896,9 13,03 9459,26 8,3 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 221 

 

hasta 2500 hasta 5000 hasta 10000 más de 10000 

reales % reales % reales % reales % 

BIENES Y OBJETOS DE LAS PERSONAS 

Ropa 

femenina 
13764,69 16,1 19024,62 15,8 9894,45 7,2 10506,76 9,2 

Roma 

masculina 
793,3 0,9 1058,96 0,88 607 0,44 2654,3 2,3 

Joyas 1264,33 1,5 5029,51 4,2 4079 2,3 2095,6 1,8 

TOTAL 85188,86 100 
120314,4

1 
100 

137269,3

3 
100 

114326,7

2 
100 

Tabla 2. Distribución de bienes por tramos de valor en reales ‒incluye dotes, 
arras y donas. 

En este sentido, sigue siendo constatable que la 
posición económica de estas familias introducía 
sensibles mejoras en los bienes dotados, sobre 
todo en la calidad y variedad de los mismos, 
como se puede ver en el mobiliario doméstico y 
adornos de la casa que mejoran el confort e 
imagen de la vivienda, y que se convierten en 
bienes dotales habituales entre las clases 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 222 

pudientes junto al capital dinerario. No 
obstante, y siguiendo a García Fernández (2013) 
que afirma la importancia de descender a lo 
cualitativo, se demuestra para el caso de 
Almagro que, en ocasiones, es más importante 
conocer el significado de los bienes que 
cuantificarlos. Así ocurre, por ejemplo, con el 
ajuar femenino –ropa y joyas– en las dotes 
intermedias, cuyas mujeres gozaban de una 
buena variedad de prendas a la hora de dar 
forma tanto a su indumentaria pública como 
privada, con jubones, camisas, guardapiés, 
basquiñas, corpiños… que se completaron con 
pañuelos, guantes o joyas y alhajas. Y es que el 
periodo que estamos estudiando, inserto en 
pleno Siglo de Oro español, estuvo marcado por 
cuestiones sociales tales como la importancia de 
la limpieza de sangre o la importancia del vivir 
noblemente que alcanzó su punto álgido 
(Alvarez-Ossorio Alvariño, 1998-1999).  

Inmersos en ese clima, no es raro que 
los estamentos más bajos de la sociedad 
intentaran aparentar, pregonar y mostrarse 
como un noble incorporando a su vestuario las 
formas que los señores portaban en un deseo de 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 223 

imitarlos (Soria Mesa, 2011, p. 7). De esta 
manera, el hecho que el conjunto de la ropa 
femenina alcance casi el 32% del total entre las 
dotes inferiores a 5.000 reales, para una 
población rural como era Almagro en el siglo 
XVII, indica en cierta manera la importancia de 
la imagen o de la apariencia hacia el exterior, y 
sobre todo, el valor cualitativo de algunos bienes 
dotales. 

 
Desenlace sin un final cerrado 
Como se puede ir observando desde el 
comienzo, consideramos que en la vida material 
existían límites y estímulos en los que 
intervenían las presiones inconscientes de las 
economías y de la sociedad en general. Este tipo 
de estímulos estuvo mucho más presente en las 
zonas urbanas, principal escenario del 
desarrollo consumista, y espacio desde donde se 
expandirían a los ámbitos rurales, pero el caso 
de Almagro es particular debido al hecho de ser 
la capital del Campo de Calatrava. 

En este marco, observamos también 
cómo ha quedado reflejado que las pautas de 
consumo se ven condicionadas indudablemente 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 224 

por la cuantía del patrimonio y la disponibilidad 
de bienes de producción. Estos constituyen, por 
así decirlo, la riqueza aportada a la dote. Sin 
embargo, son los bienes de consumo y uso 
cotidiano los que mejor definen los niveles de 
vida y bienestar, y nos muestran la realidad 
social, profesional y económica de la población. 

Para el caso de Almagro, cabe indicar 
que, cotejando los datos obtenidos con otros 
trabajos realizados, como es el caso que de 
Valladolid a mediados del siglo XVI o La Mancha 
oriental, y teniendo en cuenta que se trata de 
poblaciones diferentes en cuanto a su categoría 
se refiere ‒urbana para el caso de Valladolid, y 
rural para los otros dos‒, podemos comprobar 
cómo las necesidades no eran las mismas en los 
distintos estadios de la vida y tampoco en 
función de las actividades desarrolladas, pero sí 
que la familia de la mujer concentraba todos sus 
esfuerzos en acondicionar la casa 
(especialmente la alcoba) para la nueva 
desposada, cuidando, además ‒y muy 
especialmente‒, su atuendo externo. 

De esta manera, ese incremento de las 
necesidades provocadas por el lucimiento 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 225 

externo tuvo fuertes repercusiones en la proto-
industria agremiada local. Para ganar poderío y 
el reconocimiento general, los grupos 
económicamente inferiores intentarían imitar 
en sus costumbres e incorporar a su vida 
material y cotidiana elementos propios de los 
estratos nobles de la sociedad (García 
Fernández, 2001, pp. 294-295) como la ropa u 
otros objetos superfluos, los cuales tenían un 
gran valor monetario y simbólico. Es decir que 
dichos grupos, si sus posibilidades económicas 
se lo permitían, sentían la necesidad de mejorar 
su confort y comodidad de la vivienda, así como 
su aspecto exterior, por lo que los padres 
dotaban a sus hijas con bienes que cumplirían 
una doble misión, a la vez que les procuraban 
satisfacción personal, incrementaban su estima 
social (Hernández López, 2012, p.128). 

Esta es una consideración de gran 
relevancia para una sociedad donde la 
apariencia exterior, volvemos a recalcar, 
alcanzó su punto álgido. Y aunque no hay que 
desvirtuar la realidad, la cual muestra que el 
seguimiento de las modas sería algo que 
escapaba a la mayoría de la población, ya que 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 226 

existen enormes desigualdades que evidencian 
y contrastan la miseria de las clases populares 
de las zonas rurales españolas frente a los 
grupos pudientes (Franco Rubio, 2001), lo cierto 
es que podría decirse que la población 
almagreña comenzó el siglo XVII como 
portadora de una forma de «mejor vivir» en el 
que ropas, mobiliario y objetos relacionados con 
el ocio y lo cotidiano cumplieron la función no 
menos importante de aparentar. Un modo de 
vida este, quizás, intrínseco entre los 
almagreños, pero que sólo puede afirmarse ‒o 
desmentirse‒ con un análisis comparativo y un 
mayor arco cronológico, ya que llegados a este 
punto aún son muchos los interrogantes que no 
se han resuelto y que deben presidir nuestro 
trabajo en el futuro. 

 
Referencias bibliográficas 
Fuentes de archivo  
Archivo Histórico Provincial de Ciudad Real 

(AHP CR), Inventario protocolos, 
Almagro, 1605-1615. 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 227 

Archivo Histórico Provincial de Ciudad Real 
(AHP CR), Protocolos, legajo 1611, 
04.05.1606. 

Archivo Histórico Provincial de Ciudad Real 
(AHP CR), Protocolos, legajo 1641, fol. 
46-50, 01-03-1610. 

Archivo Histórico Provincial de Ciudad Real 
(AHP CR), Protocolos, legajo 1698, fol. 
195-198, 26.12.1613. 

Archivo Histórico Provincial de Ciudad Real 
(AHP CR), Protocolos, legajo 1828, 
24.07.1605. 

Archivo Histórico Provincial de Ciudad Real 
(AHP CR), Protocolos, legajo 1832, 
Tomo 2º, 16.04.1607. 

 
Bibliografía  
Abad Zadoya, C. (2004). La vivienda aragonesa 

de los siglos XVII y XVIII 
manifestaciones del lujo en la 
decoración de interiores. Artigrama: 
Revista del Departamento de Historia 
del Arte de la Universidad de Zaragoza, 
19, pp. 409-426.  



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 228 

Alvarez-Ossorio Alvariño, A. (1998-1999). Rango 
y apariencia. El decoro y la quiebra de 
la distinción en Castilla ss. XVI-XVIII. 
Cuadernos de Historia Moderna, 17, 
pp. 263-278. 

Birriel Salcedo, M. (2022). De larga duración el 
mobiliario rural en el reino de 
Granada en el siglo XVIII. Res Mobilis, 
11 (14), pp. 49-65. 

Birriel Salcedo, M. y García González, F. (Eds.) 
(2022). Casa y espacio doméstico en 
España y América (siglos XVI-XIX). 
Madrid: Iberoamericana.  

Chacón Jiménez, F. y Hernández Franco, J. 
(2007). Espacios sociales, universos 
familiares: la familia en la 
historiografía española. XXV 
Aniversario del Seminario Familia y 
élite de poder en el Reino de Murcia, 
siglos XV-XIX. Murcia: Ediciones de la 
Universidad de Murcia.  

Díez Jorge, M. E. (Ed.) (2022). Sentir la casa. 
Emociones y cultura material en los 
siglos XV y XVI. Gijón: Ediciones Trea. 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 229 

Escudero Escudero, L. (2015). Las particiones de 
bienes de las élites locales. El ejemplo 
de los escribanos almagreños durante 
la época moderna. En M.S. Campos 
Díes y A. R. Del Valle Calzado (Eds.), I 
Congreso Nacional de Ciudad Real y su 
provincia (pp. 199-214), Vol. I. Ciudad 
Real: Instituto de Estudios Manchegos.  

Eiras Roel, A. (1984). La metodología de la 
investigación histórica sobre 
documentación notarial: para un 
estudio de la cuestión. Introducción 
general. En A. Eiras Roel (coord.), La 
Documentación Notarial y la Historia: 
Actas del II Coloquio de Metodología 
Histórica Aplicada. Vol. I (pp. 18-30). 
Santiago de Compostela: Secretaría de 
Publicaciones de la Universidad de 
Santiago de Compostela.  

Flandrin, J. L. (1979). Orígenes de la familia 
moderna. Barcelona: Crítica. 

Franco Rubio, G. (2001). La vida cotidiana en 
tiempos de Carlos III. Madrid: 
Ediciones Libertarias. 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 230 

García Fernández, M. (2001): Familia y cultura 
material en Valladolid a mediados del 
siglo XVI. Entre el matrimonio y la 
muerte. En Castellano Castellano, J.L. y 
Sánchez-Montes González, F. (Coords.), 
Congreso Internacional Carlos V. 
Europeísmo y universalidad. Vol. IV 
(pp. 275-296). Madrid: Sociedad Estatal 
para la Conmemoración de los 
Centenarios de Felipe II y Carlos V. 

García Fernández, M. (2009). Entre 
cotidianidades vestidas para trabajar, 
de visita, para rezar o de paseo festivo. 
Cuadernos de Historia Moderna, 8 
anejos, pp. 119-150. 

García Fernández, M. (2013). Cultura material y 
vida cotidiana: escenarios. Madrid: 
Sílex.  

García González, F. (2005). La casa rural en la 
Castilla meridional: Aproximaciones 
arquitectónicas y constructivas en la 
época del Quijote. En Sanz Camañes, P. 
(Coord.). La Monarquía Hispánica en 
tiempos del Quijote (pp. 103-144). 
Madrid: Sílex. 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 231 

García González, F. (2007). Prólogo. En 
Hernández López, C. Calles y casas en 
el Campo de Montiel. Hogares y 
espacio doméstico en las tierras de El 
Bonillo en el siglo XVIII (pp. 9-16). 
Albacete: Instituto de Estudios 
Albacetenses.  

Hernández Bermejo, M. A. (2015). Familias y 
espacios de vida cotidiana en el mundo 
rural: Extremadura en el siglo XVIII. 
En Iglesias Rodríguez, J.J., Pérez García, 
R.M. y Fernández Chaves, M.F. (Eds.). 
Comercio y cultura en la Edad 
Moderna (pp. 1711-1723). Sevilla: 
Editorial Universidad de Sevilla.  

Hernández López, C. (2012). Entre Barros. Calles, 
casas y hogares alfareros en Mota del 
Cuervo a mediados del siglo XVIII. En 
Pérez Álvarez, M.J., Rubio Pérez, 
Laureano M. y Martín García, A. 
(Coords.), Campo y campesinos en la 
España moderna, culturas políticas en 
el mundo hispánico. Vol. 2 (pp. 1123-
1140). Madrid: Fundación Española de 
Historia Moderna. 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 232 

Hernández López, C. (2012). Pautas de consumo 
doméstico en las tierras de la Mancha 
Oriental (1620-1850). Ensayos. Revista 
de la Facultad de Albacete, 27, pp. 159-
187. 

Hernández López, C. (2013). La casa en la 
Mancha oriental Arquitectura, familia 
y sociedad rural (1650-1850). Madrid: 
Sílex.  

Hernández López, C. (2016). Trastillos de casa 
pobre. Homenaje de casa decente. Una 
visión diferenciada de las casas, 
ajuares y espacios domésticos desde el 
mundo rural manchego a finales del 
Antiguo Régimen. Tiempos Modernos: 
revista electrónica de Historia 
Moderna, 8 (32), pp. 457-477. 

López-Salazar Pérez, J. (1986): Estructuras 
agrarias y sociedad rural en la Mancha 
(ss. XVI-XVII). Ciudad Real: Instituto de 
Estudios Manchegos. 

López-Salazar Pérez, J. (1996). Los protocolos 
notariales. Fuentes documentales para 
la Historia Moderna. La investigación y 
las fuentes de los archivos (pp. 37-81). 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 233 

Guadalajara: Asociación de Amigos del 
Archivo Histórico Provincial. 

Maldonado Cocat, R.J. (1978). Almagro, cabeza 
de la Orden y Campo de Calatrava. 
Ciudad Real: Instituto de Estudios 
Manchegos.  

Moreno Díaz del Campo, F.J. (2016). 
Herramientas, útiles de trabajo y 
capitulaciones matrimoniales en la 
Castilla rural (La Mancha, ss. XVI-XVII). 
Revista de Historia Moderna. Anales de 
la Universidad de Alicante, 34, pp. 211-
238.  

Perrot, M. (1999). Avant-propos. En Eleb, M. 
Debarre, A. (Eds.) Architectures de la 
vie privée, XVIe-XIXe siècles (pp. 9-15). 
Bruxelles/Paris: A.A.M. Éditions 
Hazam. 

Racionero de la Calle, J.F. (2010). 
Consideraciones sobre arquitectura 
popular. Almagro. Revista de Arte y 
Pensamiento, 1, pp. 33-45. 

Soria Mesa, E. (2011). La imagen del poder. Un 
acercamiento a las prácticas de 
visualización del poder en la España 



Capítulo 6. La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la 

vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615) 
 

 

 

 234 

moderna. Historia y Genealogía, 1, pp. 
5-10. 

Zarandieta Arenas, F. (2000). Riqueza y consumo 
en la Baja Extremadura en el siglo XVII. 
Análisis a través de las cartas de dote. 
Historia Agraria, 21, pp. 63-97. 

 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 235 

CAPÍTULO 7 
LA ILUSIÓN DE UN JESUITA: LA 
EMBAJADA TENSHÔ (1582-1591) 

 
 Sara María Arias Gómez 

Universidad de Castilla-La Mancha 
 

 

Japón, ese lugar exótico y desconocido que a 
tantas personas ha ido atrayendo desde que se 
tuvo conocimiento de su existencia, quizás 
debido a su hermetismo, del que ellos mismos 
parecen hacer gala. La relación del país nipón 
con occidente se remonta a 1543, cuando un 
grupo de comerciantes portugueses llegaron a 
las islas. Poco después, el 15 de agosto de 1549, 
el jesuita Francisco Javier sería el primer 
religioso en poner un pie en el país del sol 
naciente. El contexto que se encontraron estos 
primeros europeos fue el de un país en pleno 
proceso de unificación llevado a cabo por Oda 
Nobunaga y, posteriormente, Toyotomi 
Hideyoshi. Era un país peligroso, pero mostraba 
signos de llegar a ser el espejo en el que se podría 
mirar la cristiandad europea, una segunda 
Roma. La fascinación ante un pueblo tan 
diferente a los estaban acostumbrados a 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 236 

evangelizar llevó a que cada vez más religiosos 
tuvieran interés en llegar a estas tierras, tan 
prósperas para una nueva religión. No se 
hicieron esperar las disputas entre las distintas 
órdenes religiosas que no solo veían la 
oportunidad pastoral, sino también un 
prometedor núcleo comercial, monopolizado 
durante años por los jesuitas desde su base en 
Nagasaki. No obstante, no todo lo que reluce es 
oro, ya que también existían graves problemas 
para los ignacianos y su compromiso con la 
evangelización; la distancia, la falta de padres, el 
problema económico y la falta de compromiso 
por parte de Roma contrastaba con una 
cristiandad creciente. 

En 1579, el Visitador Alessandro 
Valignano había llegado a Japón con la intención 
de transformar la evangelización jesuita en el 
país. Este lejano país había ido adquiriendo 
fama de ser un lugar prometedor para la 
cristiandad. Sin embargo, se veía aquejado de 
algunos males que Valignano intentó combatir. 
Dos años visitando los distintos lugares 
cristianos de Japón le había sido suficiente para 
darse cuenta que, si desde Roma no eran 
conscientes del gran potencial que suponían 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 237 

estas tierras, jamás se preocuparían por 
mantener e incentivar la misión jesuita. Hubo de 
enfrentarse a la firme oposición de un 
importante número de padres, incluido el 
viceprovincial Francisco Cabral, que no veían 
con buenos ojos que el método de 
evangelización se transformase radicalmente. 
Sin embargo, era necesario un cambio. 

Tras analizar la situación in situ, 
Valignano fue consciente de los problemas que 
presentaba una cristiandad tan alejada del 
control de Roma: la falta de padres (no se 
permitía el sacerdocio de nativos) y de recursos 
económicos se habían convertido en un 
obstáculo difícil de solventar sin ayuda externa 
(López-Vera, 2018b). En semejante situación y 
necesitando una base sólida sobre la que 
sustentar sus argumentos, planeó el viaje de 
aquellos que darían voz a sus súplicas. Ante 
Roma, presentó la embajada como una 
oportunidad para occidente, que sería exhibido 
como un escaparate lleno de lujo y de gran 
perfección católica, beneficiando a la misión y 
justificando su labor en el país nipón. 

Antes de continuar, sería necesario 
mencionar que, aunque la mayoría de las 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 238 

fuentes hablan de embajada –en las siguientes 
páginas se la denominará como tal–, carecía de 
oficialidad dado que no fue enviada por 
Nobunaga, sino por tres daimyô cristianos que, 
por voluntad propia y movidos por el espíritu 
entusiasta de Valignano habían decidido enviar 
a tres representantes. Sin embargo, pronto 
comenzaron a surgir voces críticas (López-Vera, 
2018b), que intentaron dañar la reputación de la 
embajada, negándose a mostrar respeto ante 
unos muchachos a los que se les presentaba 
como príncipes y no como unos simples nobles 
segundones. Ante estas graves acusaciones, 
existió y existe una extensa literatura 
defendiendo la postura de la Compañía, que 
siempre mantuvo que ellos no fueron los 
primeros en extender esta denominación. En 
este sentido, cabe mencionar que algunas 
fuentes jesuitas sí que cometieron errores con la 
manera de tratar a estos muchachos como 
ocurre en las obras de Leiva de Buxada (1591) o 
Luis de Guzmán (1601), citados en este artículo. 

La posición, la edad avanzada de estos 
daimyô y la dura travesía que suponía el viaje 
fueron determinantes para la elección de una 
delegación compuesta por jóvenes 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 239 

representantes de estos señores que no 
superasen los 15 años (Guzmán, 1601). No 
obstante, Valignano no solo tuvo en cuenta la 
fortaleza de los muchachos a la hora de afrontar 
una navegación peligrosa. Eran mentes 
inexpertas, perfectas para transmitir, una vez de 
regreso en sus tierras, el asombro que les había 
generado un mundo tan diferente y desconocido 
para los japoneses, siendo una herramienta útil 
para la expansión del cristianismo y el 
reconocimiento de la superioridad occidental. 
Asimismo, había que considerar la opinión que 
suscitarían en Portugal, España o Roma. En este 
caso, Valignano sabía que no podía llevar a un 
cristiano japonés cualquiera, sino que debía de 
tener cierto rango y educación, pues si el 
asombro de los japoneses era importante, el de 
los occidentales no debía de ser menor, creando 
gran expectación y reconociendo la importancia 
de la misión japonesa. 

Para representar a tan ilustres señores 
cristianos, se buscó en el seno de estas familias a 
los muchachos que cargarían con el peso de la 
misión. Debido a las condiciones de la 
navegación, la falta de alimentos y agua potable, 
así como posibles motines o enfermedades se 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 240 

prefería elegir a un número mayor de 
muchachos ya que, si falleciera uno, quedarían 
otros tres. Los candidatos debían ser cristianos 
convencidos, descartando aquellos en los que 
pudiera nacer la más mínima duda de herejía 
durante su viaje al haber posibilidad de tomar 
contacto con el protestantismo, de ahí que se 
optase por estudiantes del seminario de Arima. 
Después de tener en cuenta estas 
particularidades, llegó el momento de elegir a 
los muchachos, corriendo a cargo de los propios 
daimyô (López-Vera, 2018b). Según Leiva de 
Buxada, el proyecto fue propuesto por el daimyô 
de Bungo, el de Arima y el de Omura quienes 
tenían la intención de mostrar su fe al papa 
(Leiva, 1591). Es posible que el motivo 
económico también jugase un importante papel 
en esta decisión, dado que el comercio con 
occidente suponía una importante fuente de 
ingresos para ellos. Los daimyô de Omura y de 
Arima escogieron a un familiar que ambos 
tenían en común, Miguel Chijiwa. Por su parte, 
el daimyô de Bungo tuvo más problemas para 
elegir, terminando por decantarse por Mancio 
Ito, sobrino del daimyô de Fiunga. Dos nobles no 
podían desplazarse sin un servicio adecuado, 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 241 

por lo que los acompañaron otros dos 
muchachos de buena familia, pero de rango 
inferior, Julián de Nakaura y Martín Hara. El 
encargado de cargar con el peso de la misión y 
actuar como representante fue Mancio Ito. 
  

 
Fig 1. Retrato de la Misión Tenshô a Europa, Augsburgo 1568 en Universidad 

de Kyoto. 

Inicio del viaje: rumbo a Europa 
El 20 de febrero de 1582, la comitiva compuesta 
por los cuatro muchachos, Valignano, Diego de 
Mezquita, el jesuita japonés, Jorge Loyola, 
Constantino Dorado, siervo, y un tal Agustín 
(Takizawa, 2010), partían del puerto de 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 242 

Nagasaki, lugar que servía de base de 
operaciones de los jesuitas y centro de la vida 
cristiana en Japón. Habían tenido la suerte de 
embarcar en el único navío que cubría la ruta de 
la India ese año. Por delante, un duro recorrido 
de 31 meses colmado de infortunios. Por 
fortuna, consiguieron alcanzar tierra firme el 9 
de marzo, desembarcando en Macao. Valignano, 
como gran ideólogo del viaje, había planificado 
hasta el último detalle, eligiendo las casas y 
colegios de la Compañía de Jesús como los 
lugares donde deberían visitar y alojarse. 
Debido a la época del año y a las condiciones del 
mar que se avecinaban, decidieron esperar y 
aprovechar el tiempo para continuar con su 
formación cristiana, dado que Valignano se 
mostraba ansioso por dar la mejor imagen del 
grupo de japoneses, presentándoles como 
modelos cristianos, una civilización muy 
desarrollada con gran afán de aprender de los 
europeos. 

Tras diez meses de “encierro” en 
Macao, a fines de enero de 1583 consiguieron 
desembarcar en Malaca dirigiéndose hacia Goa. 
Tras de sí dejaban dos barcos totalmente 
destrozados, así como la triste pérdida de dos de 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 243 

los jesuitas que marchaban de misión rumbo a 
Asia (Leiva, 1591, p. 25). Los problemas para el 
grupo no solo pasaban por sobrevivir a las 
inclemencias del mar, sino también a las 
enfermedades y es que rumbo a Ceylan, Mancio 
y Diego de Mezquita cayeron gravemente 
enfermos, peligrando la vida de este último. Tras 
un error en la navegación, motivado por las 
inclemencias meteorológicas, llegaron por error 
a Tricandur, donde algunos miembros jesuitas 
los auxiliaron, dando tiempo a que Diego de 
Mezquita pudiera lograr recuperarse de sus 
terribles fiebres. El tiempo transcurrió 
demasiado rápido mientras esperaban a que su 
compañero se restableciese y tuvieron que 
detener de nuevo la marcha, quedándose 
durante todo el invierno en Cochín, donde 
Valignano redactó su “Sumario de las cosas de 
Japón” (López-Vera, 2018a). 

Una vez que llegaron a Goa, el grupo 
tuvo que hacer frente a un nuevo obstáculo, algo 
que supuso un momento de inflexión para la 
misión. El general de la Compañía, Claudio 
Acquaviva, contactaba a través de carta con 
Valignano, al que informaba de su reciente 
nombramiento como superior de la provincia de 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 244 

la India. Si bien, en otro momento podría haber 
sido una gran oportunidad para satisfacer sus 
ambiciones, ahora chocaba con todo lo 
planeado, haciendo peligrar la continuidad de la 
misión. Valignano conocía de primera mano la 
situación de la misión japonesa, se había 
entrevistado con los daimyô cristianos y sabía 
que si continuaba esa situación de abandono a 
la que había sido condenada, existía el riesgo de 
perder todos los avances que se habían hecho. 
Después de todos los progresos y peligros 
sufridos, ¿quién podría tomar el relevo e influir 
en la opinión de reyes, nobles, y Curia romana?  

Después de mucho debatir y de dar por 
hecho que el fracaso era un hecho totalmente 
probable, se determinó que sería el también 
jesuita Nuño Rodríguez, junto con Mezquita, 
quién debería de llevar el mensaje e instruir a 
los muchachos para conseguir el objetivo final 
de Valignano. Con los ánimos aún turbados, la 
nueva delegación puso rumbo a Portugal el 20 
de febrero de 1584 y tras travesías que en más 
de una ocasión les hicieron temer por sus vidas, 
llegaron a Cascais (Portugal), el 10 de agosto de 
1584 (Leiva, 1591, p. 30). 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 245 

Después de dos años y casi seis meses 
de viaje, la delegación llegaba a uno de sus 
objetivos, Portugal. Allí se entrevistarían con las 
principales autoridades del país, intentando 
mostrar los avances que los jesuitas habían 
logrado sobre la cristiandad japonesa. Durante 
los 20 días que permanecieron en Lisboa 
(Martín López, 2024), se alojaron en la casa 
profesa de san Roque y fueron recibidos por 
importantes personalidades de la ciudad 
causando una reacción muy positiva entre las 
autoridades lusas. A partir de este momento 
comenzaron las muestras de agradecimiento y 
cortesía a través del intercambio de fastuosos 
regalos como los que entregaron al cardenal 
Alberto –también gobernador de Lisboa–, una 
copa con detalles en plata y marfil, elaborada a 
partir del cuerno de un rinoceronte (Caddel, 
1857, p. 113). La expectación hacia estos exóticos 
visitantes no fue solo cosa común entre los 
personajes ilustres, sino que se extendió por 
todo el país, creando una gran curiosidad según 
visitaban pueblos y ciudades. Los jóvenes eran 
guiados por los principales monumentos y 
lugares emblemáticos del país, como su visita al 
monasterio de Belem. En Évora, tras rechazar la 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 246 

oferta del arzobispo de alojarse en su palacio, 
pasaron una semana en el colegio jesuita de la 
ciudad. Su actividad en Évora fue muy fructífera 
dado que participaron activamente en la vida 
religiosa, como en la misa del día de la Cruz 
(Guzmán, 1601, p. 426). 

Uno de los últimos lugares donde se 
detuvieron antes de llegar a España fue en 
Villaviciosa, donde fueron recibidos con gran 
efusividad por los duques de Bragança. La 
admiración entre japoneses y duques fue de tal 
magnitud que la delegación les obsequió con 
importantes regalos, como una espada japonesa 
y un vestido. No obstante, fue la duquesa de 
Braganza la que más interés y agrado mostró ya 
que incluso mandó a confeccionar una yukata 
(Leiva, 1591, pp. 39-40), como la que llevaban sus 
invitados, para su hijo Duarte. Marcharon poco 
después con gran pesar, pero con la alegría de 
que el duque había decidido sufragar una parte 
del viaje hasta España, además de utilizar una 
de sus carrozas. Para llegar a suelo español 
siguieron la ruta que les llevó al Real Monasterio 
de Santa María de Guadalupe (España), lugar 
donde se encuentran actualmente una serie de 
lacas Namban (Kawamura, 2006, pp. 79-87) que, 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 247 

aunque cronológicamente podrían coincidir con 
el viaje de esta delegación, no existe ninguna 
prueba de que fuera uno de los regalos que la 
embajada traía en sus arcas dado que no se 
menciona en el inventario ni en las crónicas. No 
obstante, y a pesar de que no es el tema de este 
artículo, es curioso mencionar que hubo un 
prolífico comercio entre ambos mundos, pues el 
exotismo en ambas direcciones fue un hecho 
totalmente constatado, quizás intensificado tras 
este insólito viaje. 

Llegar a España no supuso cambiar de 
costumbres en cuestión de alojamiento y, 
siempre que les fue posible, se alojaron en los 
colegios y casas profesas jesuitas. Nuevamente, 
la expectación fue máxima. Todo el mundo 
había oído hablar de ellos y querían ver por sus 
propios ojos lo extraños e interesantes que eran. 
Sin embargo, pocos días después de llegar a 
Toledo, Miguel caía gravemente enfermo de 
viruela, paralizando la intensa actividad de la 
delegación; como la visita de la ciudad, teniendo 
como guía y supervisor al deán de la catedral, 
don Juan de Mendoza; o las visitas de figuras 
importantes de la ciudad y de los alumnos del 
colegio de San Eugenio. No fue hasta el 19 de 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 248 

octubre cuando pudieron partir hacia Madrid, 
uno de los ejes principales de la misión ideada 
por Valignano. Si bien, ahora era Martín Hara 
quién cayó enfermo poco después de pisar suelo 
madrileño. Fue con este triste acontecimiento 
cuando tomaron contacto con el rey Felipe II, 
quien estaba al tanto de que la delegación había 
llegado a su ciudad. El rey, en un episodio de 
ostentación de su magnanimidad, envió a uno 
de sus mejores médicos personales para que 
atendiese la enfermedad del joven japonés. 
Mientras Martín se recuperaba de su 
enfermedad, el resto tuvo la suerte de ser 
testigos de un evento histórico: la corte española 
juró lealtad al futuro Felipe III, el 11 de 
noviembre de 1584. Para personas tan alejadas 
a las costumbres occidentales, el hecho tuvo que 
ser un auténtico espectáculo para sus ojos, 
quedando maravillados con la opulencia que se 
debió derrochar en un acto de esas magnitudes. 
Aunque con la consideración errónea de 
representantes de un país lejano, el 
contratiempo que generó la enfermedad de 
Martín impidió que fueran presentados 
oficialmente ante la corte, por lo que solo 
pudieron ver la jura desde un segundo plano, sin 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 249 

poder participar activamente. Sería ilógico 
pensar que en toda la Corte no existiera 
curiosidad por los recién llegados. Posiblemente 
serían tema de conversación y todos querrían 
comprobar con sus propios ojos cuán diferentes 
eran estos extranjeros, a los que les precedía la 
fama de ser educados y que nada tenían que ver 
con los “salvajes” a los que los frailes y jesuitas 
habían ido a civilizar en otros lugares del mundo 
conquistado por españoles y portugueses. El rey, 
para no dilatar más la espera, los convocó el 14 
de noviembre en audiencia privada. El desfile 
hasta el palacio destacó por sus peculiares 
vestimentas japonesas, nunca vistas ni 
imaginadas por los españoles, todo ello rodeado 
por una gran expectación. En palacio, esa 
sensación no fue muy diferente. Aparte de 
Felipe II, en la gran sala esperaban las infantas, 
el príncipe Felipe y una nutrida variedad de 
aristócratas castellanos. 

Los jóvenes supieron mantener en 
todo momento la compostura, siguiendo el 
protocolo –tan diferente al japonés. Era visible 
la buena instrucción que habían recibido 
durante el viaje por parte de los jesuitas que los 
acompañaban. Habría que señalar que los 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 250 

muchachos tendrían conocimientos básicos del 
español, algunos con más facilidad que otros –es 
el caso del sirviente Dourado–, pero con el 
objetivo de evitar errores de traducción y 
malentendidos, las cartas de los daimyô fueron 
leídas por el jesuita Joao Rodrigues, reconocido 
como traductor e intérprete en Japón y apodado 
como Tçuzu (el intérprete). Habría que imaginar 
que para un monarca como era Felipe II, que se 
veía a sí mismo con derecho a ser el dueño 
absoluto del mundo y protector de la religión 
cristiana, el hecho de ser reconocido como rey 
en zonas tan distantes como eran esas tierras 
desconocidas a la que llamaban Japón tuvo que 
suponer un gran impacto para su orgullo. 

Tal fue el sentimiento de 
autocomplacencia que, ante la mirada 
asombrada de la corte, rompió la etiqueta y 
abrazó a cada uno de los muchachos, insistiendo 
en que no debían de besar su mano. Tras recibir 
los regalos de los daimyô cristianos, Felipe II les 
obsequió con el honor de escuchar misa en la 
capilla privada del monarca. Las muestras de 
afecto y de expectación no terminaron aquí. Los 
nobles también querían conocer a aquellos seres 
extraños que tanto habían asombrado a su rey y 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 251 

fueron invitados a numerosas recepciones. 
Aunque, sin duda, para la embajada una de las 
mejores invitaciones vino de nuevo por parte de 
Felipe II quien los convidó en el recién 
construido monasterio de San Lorenzo de El 
Escorial (Guzmán, 1601, p. 238), permaneciendo 
dos días allí. Un palacio tan diferente a los que 
había en Japón en el que, aunque reinaba la 
sobriedad, había muestras de la grandiosidad 
del monarca y de su reinado en cada esquina. 
Debió ser un gran choque cultural para los 
muchachos. Otro de los propósitos de Valignano, 
que la sorpresa de los chicos se hiciera 
extensible al resto de los japoneses, para 
demostrar el poderío de occidente y de la Iglesia. 
No obstante, la delegación debía de continuar 
con su camino y cumplir otra de las metas de 
Valignano, “conquistar” Roma. Durante el 
camino y hasta llegar a Roma, el grupo contaría 
con el apoyo económico y las recomendaciones 
a las autoridades que había preparado Felipe II 
(Guzmán, 1601, p. 239) para que fueran tratados 
con gran consideración en las ciudades por las 
que pasaban hasta embarcar en Alicante. 
Además, estaría bajo el cuidado del duque de 
Olivares, embajador de España en Roma. En 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 252 

Alcalá de Henares (Guzmán, 1601, pp. 239-240) 
asistieron al teatro, visitaron la ciudad y 
recibieron importantes invitados como algunos 
miembros importantes de la universidad; el 
rector, algunos Doctores y Lectores de Teología. 
Algo insólito, pues solo recibían este trato 
aquellos que eran miembros de la Casa Real o 
legados de Roma. Después pasaron, sin 
detenerse demasiado (López-Vera, 2018a, p. 10) 
por Villarejo, Belmonte, Murcia y Orihuela y, 
tras descansar en Elche, llegaron a Alicante 
donde esperaron durante ocho días, en la casa 
del gobernador, a que la embarcación y la 
documentación estuvieran preparadas. Durante 
el trayecto, muchos nobles acudieron a 
recibirlos como se merecían y, en algunos casos, 
les obsequiaron con valiosos presentes, como 
fue el caso de doña Francisca Ponce de León, que 
no se conformó con pagar los gastos de la 
estancia en Belmonte, sino que también les hizo 
entrega de importantes regalos, los cuales 
tuvieron que ser enviados a Madrid a la espera 
de ser recogidos a la vuelta del viaje. 

Tras un accidentado viaje marítimo 
debido al estado de la mar y el miedo ante el 
peligro inminente de un ataque de piratas de 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 253 

Argel, llegaron a tierra firme en la primera 
semana de marzo de 1585, al puerto de Livorno. 
Ante las cartas reales recibidas en Roma 
(Guzmán, 1601, p. 238), todos en Italia conocían 
perfectamente que la llegada de la embajada era 
inminente y que, a petición de Felipe II, se les 
debía tratar con gran mimo, recomendación que 
lo único que hizo fue acrecentar la expectación, 
de igual modo que había ocurrido en España.  

En muchos pueblos y ciudades fueron 
recibidos entre vítores y salvas de artillería, 
preparando fiestas en las que se hacía todo lo 
posible por entretener, agasajar y sorprender a 
los recién llegados. Pasaron por ciudades tan 
importantes como Pisa, Florencia o Siena, donde 
nobles como Francisco I de Médici y Pedro de 
Médici, los colmaban de atenciones y el pueblo 
se afanaba por agradarlos, e incluso recibieron 
la visita del Nuncio del papa. Era un trabajo en 
conjunto con el objetivo final de dejar un buen 
recuerdo en la mente de los muchachos, 
pareciendo que competían pueblos y ciudades 
por ser los que mejor trato dispensaban al 
grupo. Según Luis de Guzmán (1601, p. 131), 
entre los cuatro muchachos destacó la figura de 
Mancio Ito como portavoz de la embajada, 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 254 

distinción que en España no existió y fueron 
tratados todos por igual. No obstante, el 
infortunio volvió a ensañarse con el grupo y, al 
igual que ocurrió cuando llegaban a Madrid, 
Julián enfermó de gravedad cuando estaban a 
punto de atravesar la frontera del territorio del 
Santo Padre, retrasando el ritmo de la 
delegación.  

Mientras tanto, en Roma, se esperaba 
con gran entusiasmo la llegada de esta extraña 
embajada, con un papa cuya salud iba 
empeorando por momentos. Fue el viernes 22 de 
marzo cuando la delegación por fin consiguió 
entrar en la ciudad de Roma. Gregorio XIII y 
Claudio Acquaviva (López Vera, 2018a, p. 11), 
Superior General de los jesuitas, los esperaban. 
Dentro de poco tiempo, la embajada conseguiría 
reunirse con dos de las personas más 
importantes de la cristiandad, quienes 
manejaban los hilos de las distintas misiones 
que habían repartidas por el mundo colonizado, 
y aquellos a los que, en gran parte, iba dirigida 
esta embajada.  

Valignano había esperado y temido 
este momento, demasiado importante para que 
pudiera salir mal. Por parte de la curia romana 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 255 

y, sobre todo, para la Compañía de Jesús, se 
había avivado el ardor religioso, valorándolo 
como una gran victoria del catolicismo, en un 
momento en el que el protestantismo se estaba 
volviendo un grave peligro. El deseo de dar 
publicidad a esta visita llevó a Gregorio XIII 
elegir a la audiencia pública y el Consistorio 
sobre la audiencia privada, más acorde a los 
deseos de la embajada. El 23 de marzo de 1585, 
llegaba a las dependencias del papa una carroza 
que llevaba a la delegación. Destacó la ausencia 
de Julián (Leiva, 1591, p. 57), quien empeoraba 
rápidamente y que, aunque pudo visitar muy 
brevemente a Su Santidad y recibir su bendición 
(Caddel, 1857, p. 116), tuvo que regresar 
nuevamente a la Casa General de la Compañía, 
donde se hospedaban. 

La recepción en la Sala Regia fue muy 
satisfactoria para ambas partes, tomando la 
palabra Mancio y Miguel, siempre con la ayuda 
de Diego de Mezquita. Asimismo, las cartas que 
los daimyô enviaban a Gregorio XIII fueron muy 
bien recibidas por el papa. Las cartas (Leiva, 
1591, pp. 114-118) contenían una gran fuente de 
información para Roma, ya que demostraban el 
éxito de la misión jesuita en Japón, así como la 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 256 

necesidad de enviar más padres a las islas, así 
como un reconocimiento de la figura del papa 
como cabeza de la cristiandad y la sumisión de 
los daimyô ante su persona. Que las misivas 
tuvieran una gran influencia de Valignano o si, 
por el contrario, eran los mismos daimyô los que 
sinceramente apelaban a la ayuda de Gregorio 
XIII y Acquaviva ante el temor de perder una 
gran fuente de ingresos en el caso de que 
decayese el poder jesuita en sus territorios, es 
algo que no podemos saber a ciencia cierta. Lo 
que sí se pudo comprobar es que el pontífice 
creyó estas palabras tal y como lo expresó en su 
trato hacia la embajada (Guzmán, 1601, p. 258), 
a la que invitó en numerosas ocasiones, les 
obsequió con ricos presentes, envió a su médico 
personal para que sanase a Julián, e, incluso, les 
otorgó la titularidad de ciudadanos romanos con 
la dignidad de patricios. Sin embargo, tras unas 
terribles fiebres, Gregorio XIII moriría el 10 de 
abril. Es interesante apuntar que el pontífice, en 
su lecho de muerte, recuperó la conciencia lo 
suficiente como para preocuparse por la salud 
de Julián (Guzmán, 1601, p. 258).  

Si Valignano pretendía sorprender a la 
embajada ante las virtudes cristianas y las 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 257 

grandiosidades de Europa, la muerte de un 
papa, el cónclave y la posterior elección de un 
nuevo pontífice tuvo que ser suficiente para 
causar una gran impresión en los jóvenes 
japoneses, a quienes les costaría comprender 
todo aquello que estaba ocurriendo a su 
alrededor. El 24 de abril la cristiandad tenía un 
nuevo papa, Sixto V, que continuó con la estela 
de su predecesor consintiendo a la embajada, 
auxiliándola en lo que necesitasen y llegando a 
nombrarles caballeros de la Espuela Dorada 
(Reyes Manzano, 2014, p. 280). 

A pesar de la perturbación que supuso 
el fallecimiento de Gregorio XIII, quien ya había 
prometido que aumentaría la partida anual a 
4.000 ducados para sufragar los gastos de los 
seminarios, como el que se estaba construyendo 
en Funay (Caddel, 1857, p. 119), Sixto V no 
contravino la orden, incrementándola en 2.000 
ducados más. Además, entregó a la delegación 
3.000 escudos que servirían para su viaje de 
regreso y valiosos regalos, que iban 
acompañados de cartas para los daimyô 
cristianos (Leiva, 1591, pp. 28, 135). La cuestión 
de enviar más jesuitas también fue resuelta, 
prometiendo la creación de un obispado 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 258 

(Caddel, 1857, p. 119). Valignano debió sentir un 
gran regocijo al recibir estas noticias, pues ante 
el miedo que le debía invadir ante un posible 
rechazo, error o incomprensión hacia la 
embajada, el triunfo de la misma auguraba una 
nueva etapa de esplendor para los católicos en 
Japón. 

Como nada es eterno y todo está 
abocado a terminar, la delegación se despidió de 
Roma y del pontífice el 3 de junio de 1585 (Reyes 
Manzano, 2014, p. 286), partiendo de nuevo 
hacia España, ahora contando con la bendición 
del papa, indulgencias para Japón y una carta de 
recomendación para Felipe II y otros nobles. El 
camino de regreso fue igual que el de ida, lleno 
de expectación y fiestas allá por donde pasaban 
y aunque una nueva recaída de Julián les hizo 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 259 

detenerse en Ferrara, pronto prosiguieron su 
viaje.  

De todas las ciudades donde pararon, Venecia es 
quizás la que más destacó ante la extravagancia 
de sus actos como el encargo de un retrato, por 
valor de 2.000 ducados, de cada uno de los 
cuatro muchachos al pintor Tintoretto. Sin 
embargo, el tiempo apremiaba al grupo, por lo 

Fig. 2. Retrato Ito Mancio, Tintoretto, 1585. Fondazione 
Trivulzio, Milán. 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 260 

que solo pudo terminar el de Mancio. Por su 
parte, Mantua no se quedó atrás en 
excentricidades, ya que Mancio tuvo el honor de 
ser el padrino del bautizo de un judío. No fue 
hasta el 9 de agosto cuando partieron del puerto 
de Génova rumbo a Barcelona. 

El 16 de agosto llegaron a la ciudad 
condal, donde tuvieron que detenerse ante el 
agravamiento del estado de salud de Julián. Una 
vez recuperado, pudieron dirigirse a Monzón, 
donde se encontraba Felipe II, asistiendo a las 
Cortes de Aragón. La despedida formal ante el 
monarca marcó el final de esta embajada, 
poniéndose rumbo a Portugal. 

En Lisboa no frenaron su actividad y, 
tras asistir a las representaciones que los 
estudiantes de la escuela de la Compañía en 
Lisboa les tenían preparado (Martínez Quevedo, 
2014), comenzaron a acondicionar su marcha. 
Por su parte, Diego de Mezquita adquirió una 
imprenta para llevarla a Japón. Debido a la 
distancia que separaba un punto de otro, era 
importante aprovechar los viajes para hacer 
acopio de utensilios cristianos, imaginería o 
imprentas todo ello sabiendo que se favorecía a 
la evangelización (Guillén Selfa, 1997, p. 93). Fue 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 261 

el virrey de Lisboa quien, a instancias de Felipe 
II, realizó todos los preparativos para una 
adecuada partida. Además, se les entregó una 
cantidad de dinero para costear los gastos de su 
regreso a la India y 4.000 mil escudos más para 
gastos extraordinarios. Asimismo, Felipe II 
advirtió a su virrey en la India que debía 
asegurar el traslado de la embajada desde la 
India a Japón. Tras tres años en Europa, siendo 
el centro de atención y testigos de 
acontecimientos trascendentales, el 10 de abril 
de 1586 pusieron rumbo hacia su hogar. 
 
El peligro acecha a la embajada: Japón. 
El viaje de vuelta no estuvo exento de peligros: 
las tormentas hicieron que estuvieran a punto 
de naufragar, perdiendo por el camino dos 
sacerdotes de los diecisiete que enviaba Sixto V, 
pasando el invierno en Mozambique ante el 
empeoramiento del mar. Pero la preocupación 
no solo se había adueñado de la delegación. 
Desde Goa, Valignano se enfrentaba al 
desasosiego que le producía el no saber nada del 
grupo desde que partieron de Portugal (Leiva, 
1591, p. 173). Había seguido todas las noticias de 
la embajada en Europa y cómo habían logrado 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 262 

todo aquello que se habían propuesto, por lo que 
hubiera sido un golpe muy duro si la nao se 
hubiera hundido y, con ella, todos los desvelos e 
ilusiones de Valignano. No obstante, la buena 
estrella de la delegación hizo que llegasen a Goa 
y se pudieran reunir con el jesuita. Allí 
esperaron pacientemente a que Valignano 
tuviera la confirmación de su relevo en el cargo, 
algo que él deseaba fervientemente pues le 
había limitado en exceso su labor en Asia. El 
deseo de todos era poder regresar por fin a 
Japón, desde donde llegaban prometedores 
informes (López-Vera, 2018a, p. 13) que 
avalaban la buena disposición que parecía tener 
el nuevo taikô, Toyotomi Hideyoshi, para con los 
cristianos. Ante este presente y futuro tan 
prometedor que tenían ante sí la embajada y, 
por ende, la cristiandad japonesa, hizo que el 
virrey de Goa, Duarte de Meneses, se animase y 
enviase una embajada conjunta a la de 
Valignano para mostrar su disposición a 
colaborar con Japón. De este modo, cuando 
estaba a punto de darse por concluida, se 
fusionaron ambas embajadas en una, con 
Valignano como portavoz de la misma.  



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 263 

Sin embargo, en un mundo en el que 
las grandes distancias provocaban graves 
pérdidas de información a tiempo real, la 
situación era totalmente distinta. Hideyoshi 
había roto su amistad con los padres, 
publicando un edicto de expulsión (Lu, 1997). 
Evangelizar las tierras niponas se había vuelto 
un auténtico peligro, en el que ni la cuestión 
comercial con Europa parecía atenuar los 
ánimos de Hideyoshi. El azar quiso que las 
misivas comenzasen a llegar desde Japón, 
conociendo por fin la grave situación que se les 
presentaba. De la euforia al fracaso, del 
reconocimiento al miedo a ser apresados y 
condenados a muerte, la sensación de derrota y 
desconcierto se debió de adueñar de la 
delegación que, ante la confusión, no sabía cómo 
terminar su camino sin poner en peligro sus 
vidas.  

Valignano sopesó fríamente la 
situación. Sabía que no podía llegar ante 
Hideyoshi y presentar la embajada de los 
jóvenes, y tampoco podía apersonarse como uno 
de los superiores de los jesuitas. La única vía que 
les quedaba era la de la embajada del virrey de 
Goa, quién también se había visto afectado por 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 264 

la nueva situación. La embajada cambiaría sus 
propósitos por los de Goa y Valignano solo sería 
el intermediario. Después de reflexionar mucho, 
el 22 de abril de 1588 partían rumbo a Macao, 
llegando el 17 de agosto. Se demoraron en 
Macao cerca de dos años, esperando a que las 
aguas se calmasen en Japón, aguardando un 
milagro que no llegaría. Aquello por lo que tanto 
habían trabajado y luchado, arriesgando sus 
vidas en el proceso, se había convertido en 
humo. No obstante, se decidió que lo primordial 
era conseguir que Hideyoshi revocara la orden 
de expulsión, ganándose de nuevo su confianza. 
Tras una carta de Valignano (Guzmán, 1601, p. 
520) en la que pedía a Hideyoshi poder entrar al 
país para entregar la embajada del virrey de Goa 
–obviando deliberadamente que con el 
sacerdote viajaba otra embajada anterior y con 
carácter cristiano– el 3 de marzo de 1591, la 
nueva embajada llegaba a Meaco, donde les 
esperaba Hideyoshi.  

La acogida del taikô producía un gran 
desasosiego en una embajada en la que el 
número de jesuitas y cristianos era 
singularmente alto. No obstante, Hideyoshi se 
mostró satisfecho con los presentes que venían 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 265 

de Europa y Goa, e incluso, mostró curiosidad 
por los muchachos que vestían conforme a la 
moda europea y deleitaron el banquete con 
instrumentos occidentales (Pacheco, 1973, p. 26). 
La embajada Tenshô no quería que sus 
esfuerzos cayesen en saco roto y podían 
imaginar que el taikô se sentiría complacido con 
la demostración. Hideyoshi intentó mantener a 
su servicio a Mancio, quien declinó su oferta, 
dado que tenía en mente su intención de 
convertirse en sacerdote jesuita. A partir de este 
momento, la suerte de la cristiandad japonesa 
quedaba en manos de Hideyoshi. 

Tras la desilusión y la incertidumbre 
inicial, la embajada junto con Valignano 
obtuvieron los permisos necesarios para poder 
viajar a las regiones de los daimyô cristianos. 
Debían finalizar una embajada que había dado 
importantes frutos, aunque estos se habían 
marchitado demasiado rápido. El contexto 
actual no permitía grandes demostraciones de fe 
ni celebraciones multitudinarias, por lo que las 
recepciones se hicieron en las iglesias jesuitas 
que poseían en cada uno de los territorios de 
estos daimyô. En sus tierras, reconocieron la 
valentía del grupo y aunque sus proezas serían 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 266 

recordadas y aplaudidas, el temor a la 
persecución de Hideyoshi terminó por enturbiar 
una empresa que había partido con grandes 
esperanzas y poco a poco los sucesos se fueron 
olvidando.  

De la misma manera, en occidente, la 
novedad también se fue desvaneciendo y todas 
aquellas promesas que les habían asegurado 
tantos ilustres personajes cayeron en saco roto, 
no llegando ni la financiación ni más personal 
jesuita, también en parte a que eran 
conocedores de la persecución cristiana que se 
estaba viviendo en estas latitudes. Los 
protagonistas de la embajada aún seguían 
asimilando el duro golpe que había supuesto el 
fracaso de su viaje y de su mensaje, los jóvenes 
no podían ignorar todo lo que habían vivido y el 
25 de julio de 1592, en la Iglesia de 
Kawachinoura (Amakusa) comenzaron a 
formar parte de la Compañía como novicios 
(Pacheco, 1973, p. 28). Las normas estrictas sobre 
el acceso al sacerdocio de nativos y las fuertes 
oposiciones de importantes jesuitas impidieron 
que concluyesen su formación y se convirtieran 
en sacerdotes, por lo que Miguel abandonó los 
intentos de convertirse en sacerdote y renunció 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 267 

al cristianismo en 1601 (Takizawa, 2010, p. 95). 
Ni Martín ni Julián cejaron en su empeño por 
continuar su carrera eclesiástica y durante las 
persecuciones en el periodo Tokugawa (1633), 
Julián fue martirizado en Nagasaki y Martín 
tuvo que huir a Macao (1614). Por su parte, 
Mancio falleció tempranamente en 1612, en la 
residencia jesuita en Nagasaki. 
 
Referencias bibliográficas 
Fuentes primarias 

AHN: Archivo Histórico Nacional 
Carta del Padre Alessandro Valignano S. I. 

Provincialis, al Padre Acquaviva, 
Praep. Gen. S. I. en Cochín, 28 de 
octubre de 1583. 

AESI-A: Archivo de España de la Compañía de 
Jesús 

AESI-A, M-114, Relación de la Embaxada que 
embiaron al Papa algunos Principes 
del Japón..., 

BNE: Biblioteca Nacional de España 
BNE, Mss. 1293: Higuera, Jerónimo Román de la: 

Historia eclesiástica de la imperial 
ciudad de Toledo. 

Kyoto University Rare Materials Digital Archive 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 268 

Newe Zeyttung auss der Insel Japonien, 
Augsburgo, 1586. Recuperado de: 
https://rmda.kulib.kyotou.ac.jp/en/ite
m/rb00007683 

 
Bibliografía 
Cadell, C. M. (1857). Historia de las misiones en 

el Japón y Paraguay. Madrid: Librería 
de Salvador Sánchez Rubio, editor. 

Guillén Selfa, J. (1997). La primera embajada de 
Japón en Europa y Murcia (1582 1590). 
Murcia: Editora Regional de Murcia. 

Guzmán, L. (1601). Historia de las missiones qve 
han hecho los religiosos de la 
Compañia de Iesvs, para predicar el 
sancto Euangelio en la India Oriental, y 
en los Reynos de la China y Iapon. 
Alcalá: Viuda de Iuan Gracian. 

Kawamura, Y. (2006). Laca japonesa urushi en la 
Capilla del Relicario del Monasterio de 
Guadalupe. Norba Arte, 26, pp. 79-87. 
Recuperado de: 
https://dehesa.unex.es:8443/handle/10
662/5875  

Leiva, B. (1591). Historia del reino de Japón y 
descripción de aquella tierra […] con la 



Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 269 

relación de la venida de los 
embajadores del Japón al Sumo 
Pontífice. Zaragoza: Casa de Pedro 
Puig. 

López-Vera, J. (2014). Toyotomi Hideyoshi, 
relación con el cristianismo 
[HistoriaJaponesa.com]. Recuperado 
de: 
https://www.historiajaponesa.com/toy
otomi- hideyoshi-relacion-con-el-
cristianismo/ 

López-Vera, J., (2018a). Repercusiones sobre la 
embajada Tenshô, de los cambios en el 
escenario político japonés. Barcelona: 
Universitat Pompeu Fabra. 

López – Vera, J. (2018b). La Embajada Tenshô 
(1582-1591), adolescentes japoneses en 
la Europa del siglo XVI 
[HistoriaJaponesa.com]. Recuperado 
de: 
https://www.historiajaponesa.com/la-
embajada-tensho-1582-1591-
adolescentes- japoneses-en-la-europa-
del-siglo-xvi/ 

Lu, D. J. (1997). Japan: A Documentary History: 
The Dawn of History to the Late 

https://www.historiajaponesa.com/toyotomi-%20hideyoshi-relacion-con-el-cristianismo/
https://www.historiajaponesa.com/toyotomi-%20hideyoshi-relacion-con-el-cristianismo/
https://www.historiajaponesa.com/toyotomi-%20hideyoshi-relacion-con-el-cristianismo/
https://www.historiajaponesa.com/la-embajada-tensho-1582-1591-adolescentes-%20japoneses-en-la-europa-del-siglo-xvi/
https://www.historiajaponesa.com/la-embajada-tensho-1582-1591-adolescentes-%20japoneses-en-la-europa-del-siglo-xvi/
https://www.historiajaponesa.com/la-embajada-tensho-1582-1591-adolescentes-%20japoneses-en-la-europa-del-siglo-xvi/
https://www.historiajaponesa.com/la-embajada-tensho-1582-1591-adolescentes-%20japoneses-en-la-europa-del-siglo-xvi/


Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 270 

Tokugawa Period. Vol. 1. Nueva York: 
M. E. Sharpe. 

Martín López, D. (2024). Tolerance, Peace and 
Otherness in Spanish Jesuit Thought of 
the Baroque Period. En Battista, L., 
Fallica, M. y Tramontano, B. (eds.), 
Narratives of Peace in Religious 
Discourses: Perspectives from Europe 
and the Mediterranean in the Early 
Modern Era (pp. 269-295). Sheffield: 
Equinox Publishing. 

Martínez Quevedo, L. F. (2014). El teatro escolar 
de los jesuitas: una revisión 
bibliográfica. Florentia Lliberritana, 
25, pp. 97-113. Recuperado de: 
https://revistaseug.ugr.es/index.php/fl
orentia/article/view/3974 

Pacheco, D. (1973). Los cuatro legados japoneses 
de los daimyô de Kyûshû después de 
regresar de Japón. Boletín de la 
Asociación Española de Orientalistas, 
9, pp. 9-58. Recuperado de: 
https://repositorio.uam.es/handle/1048
6/6437 

Reyes Manzano, A. (2014). La Cruz y la Catana: 
relaciones entre España y Japón (siglos 

https://revistaseug.ugr.es/index.php/florentia/article/view/3974
https://revistaseug.ugr.es/index.php/florentia/article/view/3974
https://repositorio.uam.es/handle/10486/6437
https://repositorio.uam.es/handle/10486/6437


Capítulo 7. La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591) 
 

 

 

 271 

XVI- XVII) (Tesis doctoral). Universidad 
de La Rioja, Logroño, España. 
Recuperada de: 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/tesis?
codigo=41597 

Takizawa, O. (2010). La historia de los jesuitas en 
Japón (siglos XVI – XVII). Alcalá de 
Henares: Universidad Alcalá de 
Henares. 

Zubillaga, R. (1979). Cartas y Escritos de San 
Francisco Javier. Madrid: Biblioteca de 
Autores Cristianos. 

 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/tesis?codigo=41597
https://dialnet.unirioja.es/servlet/tesis?codigo=41597


 

 

 272 

CAPÍTULO 8 
RESISTENCIAS RELIGIOSAS. UNA 

NUEVA LECTURA SOBRE LAS 
ROGATIVAS DE LA VENERABLE ORDEN 
TERCERA FRANCISCANA DEL REINO DE 

GALICIA EN LA EDAD MODERNA 
 

 Pablo Vázquez Bello 
Universidad de Santiago de Compostela 

 

Introducción 
La práctica de la intercesión por parte de santos 
o figuras consideradas poseedoras de atributos 
extraordinarios para mitigar adversidades fue 
común en diversas sociedades a nivel mundial 
(Gozalbes y García, 2007). En Europa, esta 
costumbre se evidenció a través de las rogativas, 
ceremonias diseñadas como remedio para 
contrarrestar las dificultades climáticas 
mediante la intercesión divina. Estas 
expresiones ceremoniales atraían a una amplia 
audiencia de fieles preocupados, convirtiéndose 
así en eventos tanto religiosos como sociales que 
involucraban a diversos estratos de la sociedad. 
En la Galicia barroca, una parte significativa de 
los comportamientos sociales estaban 
impregnados de superstición, donde lo 
sobrenatural se consideraba la explicación para 



 

 

 273 

ciertos fenómenos naturales y calamidades que 
afectaban tanto al individuo como a la economía 
agrícola. Para abordar estos desafíos, tanto las 
autoridades locales en colaboración con la 
Iglesia, las cofradías y otros agentes, 
promovieron este tipo de prácticas con el 
objetivo de apaciguar la supuesta ira divina y 
regular las prácticas religiosas. 

Este estudio39 se adentra en el análisis 
de una ceremonia a través de las órdenes 
terceras franciscanas. Estas órdenes, ubicadas 
en un punto intermedio entre una orden 
religiosa ‒según su clasificación jurídica‒ y una 
cofradía ‒dada su marcada relevancia social‒, 
recopilaron una muestra de datos ambientales, 
en especial aquellos relacionados con el clima, 
durante los siglos XVII al XIX (Elm, 2022, 1998; 
Vázquez Bello, 2023a, pp. 41-65; Martín García, 
2021, 2017, 2005; Rey Castelao, 1999). Durante la 
investigación de los episodios mencionados, se 
                                                                    
39 Este trabajo ha contado con el apoyo de los proyectos Proyecto 
CIUDADES Y VILLAS DEL NOROESTE IBÉRICO: GOBERNANZA Y 
RESISTENCIAS EN LA EDAD MODERNA, PID2021- 124823NB-C21 
financiado por MCIN/AEI/10.13039/501100011033/ y por FEDER. 
Una manera de hacer Europa. Y el proyecto REBELLION AND 
RESISTANCE IN THE IBERIAN EMPIRES, 16TH-19TH CENTURIES. 
RESISTANCE 778076-H2020-MSCA-RISE-2017. Este Proyecto ha 
recibido financiación de la Unión Europea del programa 
Horizon 2020, bajo el acuerdo garantizado por el Instituto 
Marie Skłodowska-Curie, nº 778076. 



 

 

 274 

detectaron algunas ceremonias que, a pesar de 
compartir la misma designación, se llevaron a 
cabo como festejos y solicitudes para asegurar el 
éxito de eventos políticos y militares. De manera 
menos frecuente, estas celebraciones sirvieron 
como expresiones de protesta o resistencia 
mediante la intervención divina. Ya ha sido un 
tema que hemos presentado en otros formatos. 
Sin embargo, el objetivo pretende ofrecer una 
relectura y reinterpretación más detallada de 
estas actividades que se concentra en analizar 
estas expresiones religiosas como fenómenos 
tanto sociales como religiosos, incluyendo su 
dimensión de resistencia y persistencia a través 
del acto de la protesta y la reivindicación.  

Para ello, se emplearon diversas 
fuentes, destacando los registros de actas de las 
órdenes terceras franciscanas de dos 
fraternidades, A Coruña ‒capital administrativa 
del reino, puerto relevante, sede de la Real 
Audiencia e importante plaza militar‒ y 
Santiago de Compostela ‒capital simbólica y 
espiritual del reino, ciudad levítica y sede de una 
importante catedral, así como una importante 
universidad. Esta lectura sobre las rogativas se 
centra en un episodio particular de protesta y 
súplica protagonizado por los miembros 
terciarios de Santiago ocurrido a mediados del 



 

 

 275 

siglo XVIII, en el cual una fraternidad demanda 
la restitución de sus privilegios espirituales 
revocados. 

 
Intercesión y Clima: La VOT en Galicia 
durante los Siglos XVII y XIX 
Las rogativas se destacaron como una 
herramienta valiosa para investigar los 
comportamientos socio-religiosos frente a una 
variedad de fenómenos climáticos extremos, 
como sequías, inundaciones, temblores, 
erupciones volcánicas, brotes de enfermedades 
y plagas, entre otros. Además, permiten analizar 
los desafíos que estas calamidades planteaban a 
la economía agrícola, ya sea por la reducción de 
la fertilidad del suelo debido a la sequía o por la 
pérdida de cosechas debido a las condiciones 
climáticas adversas.  

El interés por el estudio de estos 
eventos ambientales se incrementó en la década 
de 1960, en gran medida gracias a los trabajos de 
Emmanuel Le Roy Ladurie (1967) Alexandre 
Pierre (1995) y Bradley y Jones, (1995). En 
España, este campo de estudio ha 
experimentado un desarrollo significativo desde 
la década de 1990, lo que ha contribuido a 
desmitificar estas fuentes para la historiografía 
peninsular (Vide y Barriendos, 1995; Alberola, 



 

 

 276 

1996, 2015; Barriendos, 1996; García Codrón, 
2000; Alberola y Oncina, 2006; Arrioja y 
Alberola, 2017; García Torres, 2017, 2021). En 
Galicia, la investigación sobre las rogativas se 
llevó a cabo en las décadas de 1970 y 1990, 
destacando los estudios sobre la península del 
Salnés, las prácticas relacionadas con la 
recolección y almacenamiento de nieve, así 
como los análisis más generales sobre las 
condiciones climáticas en los siglos XVI y XVII. 

El empleo de técnicas avanzadas 
derivadas de la paleoclimatología ha permitido 
que estos estudios evolucionen hacia un análisis 
más científico, facilitando la comparación de 
casos a nivel local y regional (Pérez García, 1979; 
Fontana Tarrats, 1977; Martínez Cortizas y Pérez 
Alberti, 1999; González-Álvarez, 2005; Saz, Creus 
y Cuadrats, 2004; Díaz-Fierros, 2009). Le Roy 
Ladurie sostuvo que el análisis serial de estos 
fenómenos requiere un marco cronológico 
sólido y la creación de categorías para 
comprender el impacto de estos eventos y 
reconstruir los cambios climáticos y sus 
consecuencias socioeconómicas. Es crucial 
considerar las exageraciones presentes en los 
relatos rituales para interpretar la intensidad de 
los fenómenos naturales. Para garantizar la 
fiabilidad de la información proporcionada por 



 

 

 277 

las rogativas, se debe enfatizar en la 
importancia de una serie continua y sin lagunas 
temporales, así como la necesidad de datos que 
permitan la cuantificación, serialización y 
categorización para evaluar su impacto en el 
contexto, pero en particular en la producción 
agrícola. 

Las órdenes terceras franciscanas han 
desempeñado un papel importante en el registro 
continuo y confiable de eventos ceremoniales a 
lo largo del tiempo, proporcionando un valioso 
complemento a las fuentes municipales y a las 
de otras instituciones religiosas. Los casos que se 
exponen a continuación, ubicados en A Coruña 
y Santiago de Compostela, han mantenido una 
recopilación continua de información sobre 
estos rituales, particularmente destacada 
durante el siglo XVIII. Sin embargo, es 
importante señalar que otras fraternidades en la 
península ibérica podrían extender esta 
cronología. Siguiendo el esquema clásico de 
clasificación de las rogativas según su 
naturaleza climática, se distinguen aquellas 
realizadas por la falta de lluvias o pro serenitate 
temporis, las cuales buscaban la solicitud de 
lluvias en tiempos de sequía, o ad petendam 
pluviam. Pero también es relevante considerar 
aquellas que rogaban por el cese de desastres 



 

 

 278 

naturales como terremotos, así como las que 
buscaban poner fin a eventos de carácter 
político, como la suspensión de hostilidades en 
conflictos bélicos. 

Estas últimas ceremonias implicaban 
un juego dialéctico entre la Iglesia y el Estado, 
ofreciendo a los fieles información sobre los 
conflictos en los que se veía envuelta la 
monarquía en un contexto en el que la prensa 
aún no estaba completamente desarrollada y el 
índice de analfabetismo era elevado. Es aquí 
donde nuestro estudio realiza un ejercicio de 
reinterpretación mediante los oficios religiosos 
y las rogativas en los que la población no solo 
imploraba por un resultado victorioso, sino que 
también solicitaba la gracia e intervención 
divina en estos eventos, y por ende, el respaldo 
y reconocimiento de que el monarca y la 
divinidad estaban estrechamente relacionados 
en la consecución de los grandes actos del reino. 
De este modo la providencia y gracia de Dios 
anunciaban su apoyo a través de la gloria y buen 
suceso de las batallas y diversos 
acontecimientos políticos (Fogel, 1989). 

Los registros de la Venerable Orden 
Tercera franciscana en el reino de Galicia 
documentaron minuciosamente estas 
ceremonias en sus libros de actas. Dentro del 



 

 

 279 

ámbito de las dos fraternidades que se 
examinan en este estudio, se ha recopilado un 
total de 39 rogativas que tuvieron lugar entre 
1650 y 1800, como se detalla en la tabla que se 
presenta a continuación, una cifra poco 
importante si la comparamos con otras 
instituciones del Antiguo Régimen: 

 
 

 
Ad petendam 

pluviam 

Pro serenitate 

temporis 

Acontecimientos 

políticos 
Otras inclemencias 

Total 

Años Coruña Santiago Coruña Santiago Coruña Santiago Coruña Santiago 

1650/74    1     1 

1675/99    2 1    3 

1700/24 1 1 2 1 1    6 

1725/49 2 1 2 11    1 17 

1750/74 1   2  1 1 3 8 

1775/99 1   1  1  1 4 

Total 7 22 4 6 39 

Tabla nº 1: Las rogativas en las fraternidades terciarias de A 
Coruña y Santiago. 

 



 

 

 280 

Como se evidencia en la tabla 140, uno de los 
desafíos más significativos en Galicia estaba 
relacionado con las precipitaciones y los efectos 
adversos que el exceso de lluvia ocasionaba en 
los cultivos. Este fenómeno guarda coherencia 
con los hallazgos de estudios realizados en el 
litoral sudoccidental gallego entre 1586 y 1783. 
De acuerdo con estos estudios, de las 242 
rogativas analizadas para la villa de Pontevedra, 
163 (67.4%) tenían como objetivo principal 
mitigar los temporales, reducir las lluvias y 
prevenir la inundación de los cultivos 
(Fernández Cortizo, 2005). Estos resultados 
subrayan la importancia de estas ceremonias 
como respuesta a los desafíos climáticos 
específicos que enfrentaban las comunidades 
agrícolas en Galicia durante ese período. 

La incidencia de la hambruna en 
Galicia durante los períodos primaveral y estival 
fue notoria, especialmente entre 1700 y 1740, un 

                                                                    
40 Tabla elaborada mediante el análisis de las siguientes fuentes: 
Archivo de la Venerable Orden Tercera de A Coruña [AVOTC] 
Libro I de Acuerdos, 1673-1724; Libro II de Acuerdos, 1724-1790; 
Libro III de Acuerdos, 1790-1806. Archivo de la Venerable Orden 
Tercera de Santiago de Compostela [AVOTSC] Libro II de Juntas, 
1659-1675; Libro III de Juntas, 1675-1717; Libro IV de Juntas, 
1717-1743; Libro V de Juntas, 1743-1758, Libro VI de Juntas, 1758-
1762; Libro VII de Juntas, 1762-1780; Libro VIII de Juntas, 1780-
1827. 



 

 

 281 

lapso marcado por un deterioro climático 
conocido como la Pequeña Edad Glaciar. Este 
período se caracterizó por lluvias intensas, 
temperaturas excepcionalmente bajas y una 
inestabilidad extrema. Las autoridades y la 
población vivían con temor ante la propagación 
de enfermedades como resultado de esta 
variabilidad climática, pero sobre todo a las 
hambrunas que empeoraban los efectos de estos 
brotes (Fernández Cortizo, 1996; González 
Fernández, 2000). Sin embargo, hacia la década 
de 1720, se observa una mitigación de esta 
tendencia debido a la recuperación de las 
temperaturas (Fernández Cortizo, 2016). 

Es esencial tener en cuenta que el valor 
de esta serie de datos es complementario al de 
otras fuentes, como los registros municipales. 
No obstante, estas fuentes no garantizan todos 
los aspectos necesarios para un análisis 
completo. Por ejemplo, no todas las 
fraternidades registraban estos problemas 
anualmente. Se puede cuestionar el grado en 
que la Venerable Orden Tercera franciscana 
actuaba como mediadora del favor divino frente 
a tales desastres. No obstante, las devociones 
marianas, como los Dolores y la Soledad, eran 
las intercesoras tradicionales en estas 
circunstancias. La participación de esta orden 



 

 

 282 

en las rogativas probablemente simbolizaba la 
gravedad del problema, un indicio que sugiere 
que a cuantas más asociaciones religiosas 
intervinieran, mayor sería la gravedad 
percibida, cumpliendo así uno de los requisitos 
de Le Roy Ladurie (1967) para su apropiada 
serialización. Por lo tanto, si la cifra de rogativas 
era menor de lo que se puede registrar en los 
libros de actas de ambos concejos, o en los libros 
de juntas de algunas cofradías de la ciudad, nos 
demuestra que la orden tercera era utilizada 
como una institución simbólica, como un último 
recurso y un indicador de que un desastre podía 
ser realmente grave, si bien cuando esta salía en 
procesión de rogativa, la solían acompañar más 
asociaciones religiosas de su entorno. 

Estas ceremonias no se limitaban 
únicamente a apaciguar la ira divina 
manifestada a través de cambios 
meteorológicos, sino que tras una detenida 
lectura de este fenómeno también buscaban 
obtener el favor divino para una variedad de 
acontecimientos de carácter político y social. Por 
ejemplo, el 21 de enero de 1690, la comunidad 
terciaria de A Coruña decidió realizar una 
rogativa para asegurar el exitoso desembarco de 
Mariana de Neoburgo ‒aunque este viaje 
estuviese repleto de vicisitudes. Este evento 



 

 

 283 

ilustra la amplitud de propósitos que podían 
tener estas ceremonias religiosas en la sociedad 
de la época: 
 

Esperando cada día a la Reyna nuestra señora 
que a de venir a desenvarcar a esta ciudad a 
donde se allá la familia de la Casa Real que 
viene a reçivir a Su Magestad, que se aga una 
rogativa a Nuestra Señora de la Soledad 
quitándola en procesión por las calles con la 
ceniza que mejor se pueda y que por ella se 
conbide a algunos hermanos, a la familia de la 
Casa Real para que si tuvieren gusto de asistir 
a ella lo agan […].41 

 
La procesión se llevó a cabo por la tarde, 
presidida por el ministro, el visitador y los 
representantes de la casa real que habían 
llegado a la ciudad. No quiere decir que la 
familia real se hubiese alejado en la ciudad, sino 
que se trataban de personas, oficiales y 
allegados a la dinastía de los Habsburgo. Antes 
de partir con la imagen de la Soledad en 
procesión, el padre guardián del convento 
franciscano dirigió un sermón a los hermanos, 
exhortándoles a orar por la llegada segura de la 
reina, “para que, con su patrocinio, toda la 

                                                                    
41 AVOTC, Libro de acuerdos, 1673-1724, f. 204v. 



 

 

 284 

cristiandad pueda presenciar el feliz arribo de 
nuestra Reina y Señora a España”.42 Con ello, la 
religión y el estado se entremezclan a través del 
verbo divino sin ningún tipo de discriminación.  

Las circunstancias que llevaron a 
Mariana Neoburgo a España son conocidas por 
sus infecundas motivaciones y no es nuestra 
intención relatar todas las circunstancias que la 
hicieron venir a estos reinos. Sin embargo, y sin 
precisar en demasiados detalles, el reinado de 
Carlos II adolecía de un heredero capaz de dar 
continuidad dinástica, y tras su primer y 
desastroso enlace con María Luisa de Orleans ‒
quien murió antes de poder concebir un sucesor 
al trono‒, el gobierno buscó rápidamente una 
nueva cónyuge capaz de darle continuidad a los 
endogámicos Austrias hispánicos. Su mirada se 
centró en la familia de Neoburgo por su cercanía 
sanguínea y por su alta fertilidad. Ello llevó a 
realizar unas intensas negociaciones 
matrimoniales que culminaron en una boda por 
poderes celebrada en Ingolstadt el 28 de agosto 
de 1689 (Martínez Leiva, 2022). Ello propició 
finalmente a su viaje, iniciado el 3 de 
septiembre, que no culminó en la bahía 
coruñesa y, en su lugar, debido a los temporales, 

                                                                    
42 AVOTC, Libro de acuerdos, 1673-1724, f. 205r-205v. 



 

 

 285 

llegó a Mugardos el 26 de marzo (Fernández 
Gasalla, 2012, pp. 1880-1894). Este contratiempo 
seguramente afectó tanto a las súplicas como a 
las festividades organizadas por las autoridades 
locales de A Coruña, quienes celebraron dichas 
festividades el 8 de abril (Vedía, 1845, pp. 112-
113). 

Otro ejemplo de rogativa tuvo lugar 
para pedir la victoria de Felipe V en la guerra de 
sucesión al trono de España. El 3 de mayo de 
1706, se oraba: 
 

[…] los sucesos de la monarquía estaban 
apurados con las presentes guerras y que su 
Magestad Catholica Nuestro Rey y Señor 
Phelipe Quinto, que Dios guarde, estava fuera 
de la corte y actualmente en campaña aviendo 
asistido ay mucho tiempo fuera della a la 
defensa de la corona contra los enemigos della 
y que convenía haçer rogativa y plegaria a 
Nuestra Señora de la Soledad, patrona desta 
Benerable Horden Terçera […] y de este modo 
ynterçeder con su hijo Santíssimo, darle 
buenos sucesos y bitoria de sus enemigos […].43 

 
Esta no fue la única rogativa relacionada con el 
conflicto. Tras la victoria, sobrevinieron las 

                                                                    
43 AVOTC, Libro de acuerdos, 1673-1724, f. 315v-320v. 



 

 

 286 

consecuencias de una crisis alimentaria. El 
hambre y la enfermedad eran temores 
recurrentes, como se evidencia en el registro del 
18 de junio de 1709, donde se menciona “ante el 
contagio que amenaza por la carestía de grano y 
la mucha concurrencia de pobres [...]”. En esta 
ocasión, se imploró a la Soledad que 
intercediera para protegerlos de la enfermedad 
y se pidieron victorias para Felipe V “para que 
por su interçesion fuésemos libres de contagio y 
así dar buen suceso de nuestro Cathólico 
monarca Phelipe Quinto que havia salido a la 
campaña a principios de este mes”.44 Esta crisis 
coincidió con el comienzo de un período de 
drástica bajada de las temperaturas y 
empeoramiento climático (Le Roy Ladurie, 2018, 
p. 1707; Lachiver, 1991; Eiras Roel, 1981, p. 189; 
González Fernández, 2000, pp. 102-105). 

Además de las habituales peticiones de 
lluvia y la súplica por la disminución de los 
temporales, también se observa un interés 
notable en Galicia por los efectos del terremoto 
de Lisboa. Hasta el día de hoy, las consecuencias 
de esta catástrofe continúan siendo un tema 
poco explorado en el norte de Galicia, pero que 
sin embargo si lo es para el sur, y en particular 

                                                                    
44 AVOTC, Libro de acuerdos, 1673-1724, f. 330v-331v. 



 

 

 287 

en la diócesis de Tui (Amare, Orche y Puche, 
2005; González Lopo, 2007, 2008). En A Coruña, 
las actas del año 1755 registran que en una 
reunión del padre visitador y el ministro donde 
no solo se mencionó el terremoto, sino también 
el maremoto que impactó posteriormente en A 
Coruña, lo que sugiere un impacto adverso en la 
ciudad al dejar las “las calles intratables para las 
procesiones”. Por ello se pidió la intercesión de 
la virgen, quien debía auxiliar y apaciguar los 
males de dicho suceso. 
 

[…] tratose se yciese alguna demostración de 
gracias a nuestra señora de la Soledad por los 
beneficios recibidos en este pueblo, con el 
terremoto y temblor de tierra acaecido el día 
de todos santos, primero del corriente mes de 
noviembre en el que sucedieron tantas 
desgracias en otros parajes […].45 

 
Este hecho revela una preocupación 
significativa por los efectos de los desastres 
naturales en la comunidad y destaca la 
necesidad de un mayor estudio sobre el tema 
para comprender completamente su alcance y 
sus implicaciones históricas. 

                                                                    
45 AVOTC, Libro II de acuerdos, f. 172r-v. 



 

 

 288 

El caso de Santiago de Compostela 
muestra una tendencia más pronunciada hacia 
la convocatoria de rogativas, especialmente 
durante el siglo de la Ilustración. Es interesante 
destacar la coincidencia en la participación de 
ambas fraternidades en estos eventos. Por 
ejemplo, en 1710 se llevó a cabo una rogativa 
para mitigar las enfermedades derivadas de la 
guerra de sucesión. Los miembros de la orden 
tercera sacaron en procesión las imágenes de la 
Soledad y otra figura no identificada, en 
respuesta “en tanta muerte de gente como cada 
día ay en esta ciudad” a causa de un brote 
pestilente. Este brote, junto con la crisis agraria, 
la escasez de alimentos y el conflicto bélico, 
contribuyó significativamente a la alta 
mortalidad. La gravedad de la situación 
movilizó a otras cofradías y templos de la 
ciudad, y ante la participación masiva de estas 
instituciones, se decidió suspender la procesión 
y en su lugar llevar a cabo una novena en San 
Francisco, otra en Santo Domingo con la 
cofradía del Rosario, y otra en San Roque, una 
devoción tradicional frente a las pestes. Durante 
estos días, se realizaron una serie de ejercicios 
espirituales en la capilla, extendiéndose desde el 
12 hasta el 20 de mayo. 



 

 

 289 

Un evento similar ocurrió en 1755 tras 
el terremoto de Lisboa del 1 de noviembre. Un 
mes después, el día de la Soledad y el Ecce Homo 
fueron sacados en procesión como respuesta a la 
gravedad de la situación, que involucró a todas 
las instituciones religiosas de la ciudad, 
especialmente a San Martín Pinario y al Cabildo 
Catedralicio, quienes realizaron ejercicios 
espirituales ante las reliquias del apóstol en la 
catedral, acompañados por el sonido de las 
campanas y el canto de motetes a cargo del 
maestro de capilla de la catedral. Similarmente, 
el 6 de abril de 1761, se propuso una nueva 
rogativa en respuesta al terremoto del 31 de 
marzo. Aunque aún existe debate sobre si este 
evento fue una réplica del terremoto anterior, la 
seriedad de la situación llevó a la participación 
activa de todas las instituciones religiosas, 
incluyendo franciscanos, dominicos y las 
cofradías del Rosario y San Roque, entre otras: 
 

[…] en attenzion al temblor de tierra con que 
justamente la divina justicia irritada nos 
amenazava castigos por su justa yndignazion 
por causa de nuestras culpas que sin duda 
hubiera vengado a no mediar su divina 
misericordia, la poderosa intercesión de María 
Santísima nuestra madre, la de nuestro Patrón 
y de las Españas el Apóstol Santiago y demás 



 

 

 290 

santos, por aver sido bastante tiempo durable 
y demasiado violento el movimiento de 
tierra.46 

 
Plegarias y reacción: La Venerable Orden 
Tercera franciscana ante la revocación de 
Indulgencias de 1751 
Como se ha evidenciado en el apartado 
precedente, las múltiples expresiones de ruego y 
súplica enriquecen esta práctica 
tradicionalmente utilizada para abordar los 
efectos del medio ambiente. No obstante, 
durante esta lectura, y en el contexto de Santiago 
de Compostela, se ha encontrado un caso 
singular en el que el acto de suplicar se 
transforma y formula como una protesta. La 
VOT franciscana contaba con un sistema 
extrajudicial interno de carácter jerárquico y 
piramidal para la solución de problemas 
mediante la negociación y la evasión, ya sea 
intra-ordinem, inter-ordinem o extra-ordinem, y 
de este modo no ver comprometida y empañada 
su imagen institucional en largos y costosos 
procesos judiciales, tanto en los tribunales 
locales y eclesiásticos como en la Real Audiencia 
(Vázquez Bello, 2023a; 2023b; 2023c), tal y como 

                                                                    
46 AVOTSC, Libro VI de Juntas, f. 120v-123r. 



 

 

 291 

ocurría con otras realidades asociativas (Garnot, 
2000a; 2000b). Sin embargo, este sistema tenía 
límites, y aunque hubiesen escalado todas las 
instancias para solucionar este agravio en 
materia de privilegios, su influencia no 
alcanzaría el trono de san Pedro, lo que 
probablemente motivó recurrir a la protesta 
como último recurso de supervivencia en un 
contexto de múltiples cambios. 

El 22 de septiembre de 1751, la 
fraternidad compostelana se vio confrontada 
con un importante evento eclesiástico: la 
recepción de una bula papal emitida por el papa 
Benedicto XIV el 15 de marzo de ese mismo año. 
En esta reunión, la correspondencia recibida no 
fue examinada detenidamente, posiblemente 
pasando por alto su verdadero contenido como 
una concesión de nuevas indulgencias. Sin 
embargo, esta suposición inicial contrasta 
sorprendentemente con el contenido real de la 
bula, que, si bien confirmaba algunas 
indulgencias, revocaba numerosos privilegios 
que hasta entonces habían disfrutado los 
terciarios de la fraternidad. 



 

 

 292 

La bula, titulada Ad Romanum 
Pontificem,47 se presentó en su preámbulo como 
una medida destinada a restituir indulgencias, 
sin embargo, su contenido resultó ser una 
revocación de la mayoría de los privilegios 
espirituales de la fraternidad. De manera 
intrigante, el documento comienza con una 
advertencia del pontífice sobre el poder 
exclusivo de otorgar indulgencias y su derecho a 
cuestionar las concesiones previas: Romani 
Pontificis est indulgentias concedere et super 
concessis dubia submovere. En el cuerpo de la 
bula se argumenta que, si bien las indulgencias 
otorgadas a las órdenes franciscanas y otras 
órdenes mendicantes habían contribuido a su 
crecimiento, estas concesiones se consideraron 
excesivas y, por lo tanto, se decidió revocarlas. 
Este acto se fundamentó en una disposición 
antigua propuesta por el papa Paulo V, quien 
había revisado las concesiones previas. 
 

Et quidem praedicta Bullaria, pro eo quod 
pertinet ad comunicationem omnium 
Indulgentiarum singulis Ordinibus 
indulgentiam, nequaquam atttendenda esse, 
dictumque Tertium Ordinem ea tutò sequi non 

                                                                    
47 Consultado en AVOTSC, Documentos sueltos. Bula Ad 
Romanum Pontificem. 



 

 

 293 

posse, iam in acerrimo partium conflictu 
decretum et definitum extitit à praedicta 
Cardinalium Congregatione Indulgentiis et 
sacris reliquiis praeposita, die quinta 
Februarii Anni Millesimi septingentesimi 
trigesimi quarti. Quae etiam anno sequenti, in 
eiusdem controversiae progressu, sub die 
quinta Octobris declaravit, per revocationem 
Pauli V. sublatas dici devere Indulgentias illas, 
quae Regularibus personis, ac praesato Tertio 
Ordini Communes eran, seu promiscuè antea 
concessae fuerant; nec non eas, quibus eiudem 
Tertii Ordinis Fratres per viiam 
communicationis, ant ipsam revocationem, 
fruebantur. De iis autem, quae ipsis, tam antea, 
quàm post, directe concessae asserabantur, 
itemque de iis, quas post saepedictam 
revocationem, per viam communicationis cum 
Ordinibus Regularibus, sive per extensionem, 
se obtenuisse contendebant; tam multa ad huc 
examinanda supererant, ut nonnisi post 
maturam discussionem sigularum Literarum 
et concessionum hujusmodi, judicari posse 
visum fueritr, adn, et quae vere, ligitimae, ac 
subsistentes an verò aliquae revocatae, au 
etaim falsò presumptae, vel subreptionem et 
obreptionem obtentae dici deberent. 

 
Durante el pontificado de Benedicto XIV, se llegó 
a la conclusión de que muchas de estas 
indulgencias eran falsas, inciertas o estaban 



 

 

 294 

siendo mal interpretadas. En consecuencia, se 
tomó la determinación de anular todos los 
privilegios y remisiones de pecados otorgados 
por este papa, con el objetivo de evitar cualquier 
confusión adicional y restablecer el orden 
eclesiástico. Así, el Sumo Pontífice pretendía una 
racionalización de la espiritualidad, 
promoviendo una simplificación y control en la 
concesión de las indulgencias ante la 
Congregación de Cardenales:  
 

Cumque proinde multiplices adhuc 
incertitudines et confusiones hac in re adesse 
dinoscantur; Novissimè verò ad 
Congregationem Venerabilium Fratrum 
Nostrorum S.R.E. Cardinalium contra 
haereticam pravitatem Generalium 
Inquisitorum delata fuerint nonnulla Folia et 
Summaria Indulgentiarum eiusdem Tertii 
Ordinis, Typis impressa ac latè vulgata, 
inquibus complures referuntur Indulgentiae, 
quarum concessiones apocryphas esse, aut 
revocatas, aut incertas et contra mentem Sedis 
Apostolicae perperam interpretatas agnitum 
suit; ideoque eadem Cardinalium 
Inquisitorum Cogregatio Nobis proposuerit, 
valdè expedire pro praefatorum Fratrum et 
Sororum securitate ac beneficio et ad 
confusiones ac deodinationes eiusmodi 
penitùs tollendas, ut juxta id, quod laudatus 



 

 

 295 

Praedecessor Paulus V. pro ómnibus Ordinibus 
Regularibus provide ac opportune praestitit, 
Nos etiam Omnes e singulas Inulgentias et 
peccatorum remissiones praedicto Tertio 
Ordini Saeculari Sancti Francisci, sivè directè, 
sivè per communicationem, sivè alio quovis 
modo hactenus concessas annullaremus, et 
revocaremus, et alias particulares eidem 
concederemus. 

 
Este episodio eclesiástico plantea interrogantes 
importantes sobre la autoridad papal, la 
interpretación de las indulgencias y la relación 
entre la jerarquía eclesiástica y las fraternidades 
religiosas locales. Además, destaca la necesidad 
de un análisis más detenido de las prácticas y 
decisiones eclesiásticas del período, así como de 
su impacto en la vida cotidiana de las 
comunidades religiosas. 

La revocación no solo tuvo un impacto 
significativo en las órdenes terciarias, sino que 
también afectó prácticamente a todas las 
órdenes mendicantes. Esta reducción general en 
las concesiones de indulgencias tuvo 
consecuencias profundas en varios ámbitos de 
la vida católica en Europa, especialmente a 
partir de la segunda mitad del siglo XVIII. 
 



 

 

 296 

Ceterum, omnes et singulas Indulgentias et 
peccatorum remissiones, fratribus et 
sororibus Tertii Ordinis Sancti Francisci de 
Poenitentia, sub directione et regimine 
cuiulibet Ordinis Regularis eiusdem Sancti 
Francisci, tam in cuiuslibet dicti Ordinis 
Conventibus, sive aliàs collegialiter, quàm in 
Domibus privatis feorsim viventibus, tam 
directe et immediatè, quàm promiscuè et 
aequè pricipaliter, sive alio quocumque modo 
per communicationem cum omnibus et 
singulis Ordinibus Regularibus Mendicantium 
et non Mendicantium, tan vigore 
Privilegiorum, et Literarum Apostolicarum, 
quàm vivae vocis oraculo, aur aliàs quovis 
modo per quoscumque Romanos Pontifices 
Praedecessores Nostros, ac Nos, et Apostolicam 
Sedem Hactenùs cocessas, confirmatas 
approbatas, et innovatas, predictis motu, 
scientia, autoritate, et tenore, reovcamus, 
cassamus, annullamus, et aborgamus, et ad 
praesentium nostrarum Literarum 
prescriptum reducimus et moderamur. 
 

En Francia, se observó un aumento de las 
tensiones entre la Iglesia y las asociaciones 
religiosas, y se registró una notable 
desaceleración en la fundación de nuevas 
cofradías, incluso en las regiones más 
dinámicas. Este cambio en las pautas sociales y 
culturales refleja una transformación en los 



 

 

 297 

comportamientos de la sociedad, lo que tuvo un 
impacto negativo en la iniciativa para establecer 
nuevas instituciones religiosas y en el 
surgimiento de vocaciones. Como resultado, se 
produjo un proceso gradual de feminización en 
los espacios asociativos católicos, marcando un 
cambio significativo en la composición y 
dinámica de estas organizaciones religiosas 
(Froeschlé-Chopard, 2007, pp. 273-314; 2006; 
Simiz, 2002, p. 255; Bée, 1991). 

El decreto, que aspiraba a “aumentar 
la Gloria y Divina y de continuo apacentar a 
todas y qualquier ovejas de todo el orbe con 
admirable ciencia y doctrina”, tuvo un efecto 
opuesto al esperado. La fraternidad de Santiago 
de Compostela, en un intento por resistir esta 
decisión, se erigió como defensora de los 
intereses de la orden en el Reino de Galicia, 
gracias a su peso histórico, antigüedad y 
reconocimiento frente a otras comunidades de 
este reino (Vázquez Bello, 2023a, p. 237). Y de 
hecho, la correspondencia que mantuvieron las 
comunidades de Galicia entre ellas, nos muestra 
una situación particular por la que se toma 
como referencia espiritual a los terciarios 
compostelanos por haber sido la primera 
fraternidad en constituirse en el reino, y a 
Coruña como la fraternidad cuya proximidad a 



 

 

 298 

la Real Audiencia, y sus contactos en esta 
procedentes de su comunidad, la encabezaban 
como la representante legal de los problemas de 
otras órdenes terceras con pocos recursos 
económicos e incapaces de mantener estos 
procesos en los tribunales (Vázquez Bello, 2023a, 
pp. 406-410). 

El 6 de mayo de 1752, se acordó 
redactar, en colaboración con el resto de las 
fraternidades de la monarquía hispánica, una 
petición conjunta dirigida al pontífice 
solicitando la restitución de los privilegios 
suspendidos. Además, se recurrió al capítulo 
franciscano en busca de una solución a esta 
afrenta al estatuto terciario. En julio de 1752, los 
hermanos organizaron una rogativa ante 
Nuestra Señora de la Soledad, suplicando a su 
santidad que intercediera para que “esta VOT y 
sus hermanas lograsen la pretensión que se 
hacía a la Silla Apostólica para el logro del 
reintegro de las Indulgencias suspendidas”.48 
Con este propósito, los terciarios y los 
franciscanos suspendieron sus actividades 
religiosas durante ese mes y participaron 
activamente en el proceso de esta súplica. 
Aunque esto nos remita a las dimensiones de 

                                                                    
48 AVOTSC, Libro V de Juntas, f. 144r-146v. 



 

 

 299 

una huelga, no tenemos suficientes evidencias 
como para confirmar que esta era la intención 
de los religiosos. 

La rogativa o protesta trazó una ruta 
ceremonial con un tono airado que se iniciaba 
en la capilla de la Venerable Orden Tercera, 
situada a extramuros de la ciudad, y alcanzaba 
su clímax en el majestuoso monasterio de San 
Martín Pinario. Desde allí, serpenteaba a través 
del interior del transepto de la catedral, 
atravesando desde la plaza de la Azabachería 
hasta desembocar en la concurrida plaza de 
Platerías. Posteriormente, retomaba su curso 
por el costado sur, dirigiéndose hacia la 
emblemática plaza del Obradoiro, antes de 
concluir su travesía en la recogida capilla y 
convento franciscanos. 

Cada paso de este itinerario 
ceremonial estaba cuidadosamente trazado, 
atravesando los núcleos de poder más 
significativos de la ciudad, como San Martín 
Pinario, la majestuosa Catedral ‒símbolo 
inequívoco del poder eclesiástico‒, el Cabildo, el 
imponente palacio de Fonseca, la ilustre sede del 
colegio de San Xerome ‒núcleo académico‒, y el 
histórico Hospital Real ‒centro emblemático del 



 

 

 300 

poder real.49 Sin embargo, a diferencia de otras 
procesiones de rogativa, se destaca la ausencia 
de la característica resonancia de las campanas 
de la catedral, al menos según consta en las actas 
de aquel año. Este detalle sugiere una 
peculiaridad en esta manifestación religiosa, 
añadiendo un matiz distintivo a su carácter 
ceremonial y a la atmósfera que rodeaba este 
evento. 

Las implicaciones y consecuencias de 
este acto de resistencia por parte de los 
hermanos terciarios siguen siendo un tema en 
gran medida enigmático, ya que la ausencia de 
referencias en las actas municipales de Santiago 
nos deja con interrogantes sobre su verdadero 
impacto. Es plausible que este gesto de 
resistencia haya tenido un significado 
principalmente simbólico dentro de los círculos 
eclesiásticos, aunque su influencia práctica y 
efectos a largo plazo son difíciles de determinar 
sin más evidencia documental. Sería necesario 
explorar otros registros históricos para arrojar 
luz sobre el alcance y las repercusiones de esta 
acción de protesta dentro de la comunidad 

                                                                    
49 Esta práctica se consolidó en 1735 durante una rogativa. 
AVOTSC, Libro IV de Juntas, ff. 239v-240v. 



 

 

 301 

terciaria y en relación con las autoridades 
eclesiásticas de la época. 

El 5 de octubre, se inició la recepción 
de las primeras respuestas a la correspondencia 
enviada por los terciarios de Santiago. Estas 
respuestas se dirigieron a la fraternidad 
compostelana, así como a otras ubicadas en 
sedes catedralicias destacadas y en importantes 
ciudades de audiencias, como Madrid, Toledo, 
Valladolid, Sevilla, Granada, Zaragoza y Cádiz.50 
El intercambio epistolar refleja un sentimiento 
de solidaridad y preocupación compartida en 
esta protesta pacífica contra la autoridad papal. 
Sin embargo, es importante destacar que cada 
fraternidad operaba de manera independiente y 
podía tener diferentes posturas frente al asunto. 
Por ejemplo, mientras algunas expresaron su 
apoyo y disposición para unirse a la causa, otras, 
como Madrid, Toledo y Cádiz, optaron por no 
responder a la convocatoria, lo que subraya la 
diversidad de estrategias dentro de la 
comunidad terciaria. 

El 12 de mayo de 1758, se recibió nueva 
correspondencia que mostraba un tono más 
tenso que el habitual. Las cartas, provenientes 
de Madrid, A Coruña y León, expresaban 

                                                                    
50 AVOTSC, Libro V de Juntas, ff. 150r-151v. 



 

 

 302 

preocupación por la pérdida de ciertos derechos 
que los terciarios consideraban importantes. En 
estas comunicaciones, se discutía la posibilidad 
de abordar este asunto, así como otros 
problemas internos de la comunidad. Se acordó 
enviar una solicitud al comisario general de la 
orden franciscana para buscar una solución. En 
caso de no obtener una respuesta favorable, se 
contemplaba la opción de recurrir a instancias 
legales superiores, como los tribunales y el 
Nuncio. 

Este evento resalta la determinación 
de los terciarios para defender sus privilegios, 
pero también refleja un deseo de resolver los 
conflictos de manera pacífica y conforme a los 
procedimientos establecidos sin faltar al decoro 
de la institución y manchar el nombre de la 
orden y el pontífice. La extensión temporal de la 
correspondencia entre los terciarios y el 
provincial franciscano de Santiago resalta las 
repercusiones significativas que tuvo el decreto 
en cuestión. Este decreto impactó tanto en las 
comunidades específicas como en la orden 
franciscana en su conjunto. Específicamente, se 
observó un declive en el interés de la sociedad 
por unirse a la orden, ya que la ausencia de 
beneficios espirituales desalentaba el noviciado 
y la profesión religiosa. 



 

 

 303 

El análisis detallado de esta 
correspondencia revela cómo estas medidas 
afectaron la dinámica interna de las 
comunidades terciarias y la forma en que se 
percibía la orden franciscana en la sociedad. La 
falta de incentivos espirituales no solo debilitó el 
atractivo de unirse a la orden, sino que también 
generó descontento entre los miembros 
existentes, quienes vieron disminuido el valor 
de su compromiso religioso. El 12 de mayo de 
1758 se recogió lo siguiente de la 
correspondencia:  
 

[…] notorio es a la Sagrada Familia que 
compone el místico y sólido Cuerpo Seráfico la 
decadencia que ha causado a la tercera orden 
el breve expedido por nuestro santísimo padre 
el 15 de marzo de 1751 por el cual se 
suprimieron por apócrifas […] las indulgencias 
que teníamos por ciertas, cuia providencia 
imprimió en el concepto de los fieles tal tivieza 
que muchos apenas miran a la tercera orden 
con la venerazion debida a su santo instituto 
[…] claro es que concivirá estte grande pueblo 
que las ramas del alto Zedro que esparcían los 
frutos del ejemplo fuera del claustro, se 
desechan como intrusas, inútiles y 



 

 

 304 

embarazosas al santo y robusto cuerpo de la 
observancia […].51 

 
Todo esto conllevaba un menoscabo y una 
desventaja significativa para las principales 
fuentes de ingresos de estas fraternidades. Su 
sustento dependía en gran medida de las cuotas 
de membresía, las donaciones caritativas, las 
limosnas de sus miembros, los pagos asociados 
al noviciado y la profesión religiosa, así como de 
las diversas formas en que se beneficiaban del 
fervor piadoso de la comunidad.  

Por lo tanto, la respuesta individual de 
cada fraternidad demandaba una postura 
unificada frente a una situación adversa que 
afectaba a la Orden Tercera en su totalidad a lo 
largo de la monarquía. En el contexto de 
Santiago, para evitar tales circunstancias, se 
desafiaba la autoridad papal y, con el propósito 
de no obstaculizar los deseos de los miembros de 
la comunidad de recibir el hábito, se 
continuaban otorgando indulgencias, aunque 
carecieran de validación oficial.52 

                                                                    
51 AVOTSC, Libro V de Juntas, ff. 272v-279r. 
52 AVOTSC, Libro V de Juntas, ff. 253v y ss. 



 

 

 305 

Así, si analizamos los libros y 
contabilidades de Santiago,53 se puede apreciar 
un descenso de los ingresos. Sumado a la 
inflación creciente de la economía hispánica, el 
nivel de beneficio de la comunidad terciaria se 
redujo notablemente, hasta el punto de 
perjudicar gravemente las arcas de la 
comunidad. No supuso su desaparición, pero sí 
su debilitamiento.   

 
Gráfica nº1: Evolución de los ingresos de la VOT de Santiago de 

Compostela, 1658-1835 

Lo mismo si analizamos las tomas de hábito de 
las comunidades terciarias, donde se puede 
apreciar una tendencia a la baja en la intención 

                                                                    
53 Información elaborada a partir de: AVOTSC, Libro II de Juntas; 
Libro III de Juntas; Libro de quentas, 1694-1722; Libro de 
quentas, 1722-1782; Libro de quentas, 1740-1845; Libro de 
quentas, 1782-1846. 



 

 

 306 

de tomar el hábito a partir de la década de los 50 
del siglo XVIII.  
 

 
Gráfica nº2: Evolución de las tomas de hábito en la VOT de 

Santiago de Compostela, 1659-1834 

Esto propició y aceleró un proceso ya conocido 
en otras asociaciones religiosas. Aunque no se 
trata del principal motivo por el que las mujeres 
comenzaron a tomar mayor protagonismo en 
las órdenes terceras, la segunda mitad del siglo 
XVIII supone un cambio o un punto de inflexión 
en los comportamientos religiosos de los 
hombres. Ellos comenzaron a buscar espacios 
más lucrativos, lo que remarcó un lento proceso 
de feminización ya iniciado a finales del siglo 
XVII en la península, y con antelación en otros 
espacios europeos (Vazquez Bello 2023a, pp. 
100-113; Vázquez Bello, 2021). Así, la gráfica 3 
que mostramos a continuación represente este 



 

 

 307 

mismo efecto en el que la velocidad de toma de 
hábito de los hombres se redujo a favor de las 
mujeres tal y como ocurre en prácticamente 
todas las órdenes terceras, otras cofradías y 
congregaciones.  
 

 
Gráfica nº3: Distribución de los hermanos y hermanas de la 

VOT de Santiago de Compostela, 1659-1834 

Ellas buscaban otros beneficios en la orden, a lo 
que las indulgencias ocupaban un lugar menor. 
En primer lugar, ingresar en estas formas de 
sociabilidad religiosa suponía romper con la 
monotonía de la inclaustración doméstica, 
relacionada con el cuidado de los hijos y los 
familiares. En segundo lugar, proyectarse y 
exhibirse en un espacio de sociabilidad útil para 
las mujeres. En tercer lugar, y para las solteras, 
alcanzar relaciones que derivasen en un 



 

 

 308 

matrimonio ventajoso, incluso flirteos o 
relaciones ilícitas. La esperanza de conseguir un 
marido permisivo para su propia liberación y 
emancipación de las autoridades parentales. En 
cuarto lugar, la inserción en redes de carácter 
laboral que les permitiese acceder a una 
actividad económica, y finalmente la protección 
(Virgil, 1986, pp. 78-91, 156-160; Lopes, 1989, pp. 
156-194; Rey Castelao y Rial, 2009, p. 174). 

La información disponible sobre las 
acciones emprendidas por la Venerable Orden 
Tercera en años posteriores en busca de 
reivindicación resulta escasa. Sin embargo, se 
registra un acontecimiento relevante el 21 de 
agosto de 1758, cuando se tomó la decisión de 
imprimir nuevas constituciones que 
incorporaran las indulgencias recién otorgadas 
por el Santo Padre, además de algunas pocas que 
fueron revocadas. Esta medida, si bien no 
implicaba una contradicción directa con la 
voluntad papal, podría haber suscitado 
cuestionamientos sobre su infalibilidad. No 
obstante, es posible que se haya logrado mitigar 
los efectos adversos de dicha determinación. 

Es esencial destacar que la 
participación de la fraternidad de Santiago en 
este asunto no fue predominante ni ejerció una 
influencia destacada en comparación con otras 



 

 

 309 

comunidades, como la de Madrid. Esta última 
continuó negociando con la Santa Sede hasta 
1773 (Aliaga, 1811, p. 13). Según registros 
históricos, Juan de Aliaga, conde de San Juan de 
Lurigancho y ministro de Carlos III, señala que 
la Venerable Orden Tercera de Madrid presentó 
sugerencias a los diferentes pontífices y sus 
sucesores que ocuparon el trono de San Pedro 
después de Benedicto XIV. 

Es probable que, gracias a esta 
persistente insistencia, se lograra finalmente la 
restitución de las indulgencias revocadas 
mediante la bula Pias Christi Fidelium del 16 de 
junio de 1773. Esta bula restablecía los 
privilegios que habían sido ratificados por 
Benedicto XIII en la bula Paterna Sedis del 5 de 
enero de 1726, a través de la cual se les habían 
concedido y aumentado el número de 
indulgencias. Estos acontecimientos destacan la 
dinámica compleja y los enrevesados 
mecanismos de resistencia, así como la diversa 
evolución de las relaciones entre las órdenes 
religiosas y la jerarquía eclesiástica en el siglo 
XVIII. 
 
Conclusiones  
El presente estudio se centra en analizar la 
práctica de las rogativas como un método 



 

 

 310 

arraigado para contrarrestar diversas 
calamidades naturales en el contexto gallego de 
los siglos XVII y XIX. No obstante, las 
motivaciones subyacentes detrás de estas 
rogativas presentan una diversidad notable y a 
menudo se desvían del patrón convencional de 
respuesta ante fenómenos climáticos adversos, 
mostrando una inclinación hacia la protesta y la 
resistencia frente a circunstancias 
desfavorables. 

Como se ha evidenciado, estas 
ceremonias no se limitaban únicamente a la 
súplica por el cese de las adversidades 
climáticas, sino que también constituían un 
llamado a la intervención divina en asuntos 
políticos, especialmente en decisiones de la 
máxima autoridad eclesiástica que pudieran 
afectar negativamente los privilegios de las 
órdenes religiosas y las cofradías. A pesar de su 
reintroducción dos décadas después de su 
supresión, este retorno no logró detener un 
cambio inevitable en la actitud y vocación socio-
religiosa. La intención de ingresar a una orden o 
unirse a una cofradía experimentó un declive 
gradual hasta alcanzar un punto crítico hacia 
finales del período conocido como el “Siglo de 
las Luces”. Este fenómeno se manifestó en la 
disminución del tamaño de las comunidades 



 

 

 311 

religiosas, en la progresiva feminización de sus 
miembros y, como consecuencia, en la 
reducción de los beneficios económicos 
derivados de la devoción de sus seguidores. 

En resumen, la práctica de las 
rogativas constituyó, en última instancia, un 
intento de sobrevivir y aplazar una crisis cada 
vez más evidente en el ámbito del 
asociacionismo religioso durante el ocaso del 
Antiguo Régimen. Estos eventos no solo 
reflejaron la complejidad de las dinámicas 
sociales y religiosas de la época, sino que 
también arrojan luz sobre la evolución y cambio 
de los comportamientos socio-religiosos. 
 
Referencias bibliográficas 
Alberola, A., y Oncina, J. (2006). Desastre natural, 

vida cotidiana y religiosidad popular en 
la España moderna y contemporánea. 
Alicante: Universidad de Alicante. 

Alberola, A. (1996). La percepción de la 
catástrofe: sequía e inundaciones en 
tierras valencianas durante la primera 
mitad del siglo XVIII. Revista de Historia 
Moderna, 15, pp. 257-269.  

Alberola, A. (2015). Tiempo, clima y enfermedad 
en la prensa española de la segunda 
mitad del siglo XVIII. Diarios 



 

 

 312 

meteorológicos y crónicas de desastres 
en el Memorial Literario. El argonauta 
en español, 12, Recuperado de 
http://journals.openedition.org/argonaut
a/2142.  

Aliaga, J. (1811). Compendio de las gracias e 
indulgencias de que gozan los hijos de la 
Venerable Orden tercera de Penitencia 
de N.S.P.S. Francisco. Lima: Imprenta de 
los Huérfanos. 

Amare Tafalla, M.P., Orche García, E., y Puche 
Ricart, O. (2005). Efectos del terremoto de 
Lisboa de 1 de noviembre de 1755 en la 
antigua provincia de Tuy (Galicia). 
Cuadernos dieciochistas, 6, pp. 117-152. 

Arrioja, L.A., y Alberola, A. (2017). Clima, 
desastres y convulsiones sociales en 
España e Hispanoamérica, siglos XVII-
XX. Zamora de Michoacán-Alicante: 
Universidad de Alicante. 

Barriendos, M. (1996). El clima histórico de 
Catalunya (siglos XIV-XIX). Fuentes, 
métodos y primeros resultados. Revista 
de Geografía, 30-31, pp. 69-96. 

Bée, M. (1991). La croix et la bannière: 
Confréries, Eglise et Société en 
Normandie du XVIIe siècle au début du 



 

 

 313 

XXe siècle (tesis doctoral). Université de 
Paris IV, Paris, Francia. 

Bradley, R. S. y Jones, Ph. D. (1995). Climate since 
A.D. 1500. London: Routledge. 

Díaz-Fierros Viqueira, F. (2008). Historia da 
meteoroloxía e da climatoloxía de 
Galicia. Santiago de Compostela: 
Consello da Cultura Galega. 

Eiras Roel, A. (1981). La Historia social de Galicia 
en sus fuentes de protocolos. Santiago de 
Compostela: Universidad de Santiago de 
Compostela. 

Elm, K. (1998). Vita regularis sine regula. 
Bedeutung, Rechtsstellung und 
Selbstverständnis des mittelalterlichen 
und frühneunzeitlichen 
Semireligiosentums. En F. Smahel (ed.), 
Häresie und vorzeitige Reformation im 
Spätmittelalter (pp. 239-273). Munich: R. 
Oldenburg. 

Elm, K. (2022). Vita religiosa im Mittelalter, 
Berlin: Duncker & Humboldt. 

Fernández Cortizo, C. J. (1996). Neveras y 
cosecha de nieve en Galicia (siglos XVII-
XVIII). Obradoiro de Historia Moderna, 
5, pp. 41-66. 

Fernández Cortizo, C. J. (2005). ¿En Galicia, el 
hambre entra nadando? Rogativas, clima 



 

 

 314 

y crisis de subsistencias en la Galicia del 
litoral suboccidental en los siglos XVI-
XVIII. SÉMATA, Ciencia Sociais e 
Humanidades, 17, pp. 259-298. 

Fernández Cortizo, C. J. (2016). La pequeña edad 
de hielo en Galicia: Estado de la cuestión 
y estudio histórico. Obradoiro de 
Historia Moderna, 25, pp. 9-39. 

Fernández Gasalla, L. (2012). Ciudad real, ciudad 
fingida. Las fiestas por la venida de la 
reina Mariana de Neoburgo a Galicia 
(1690). En M. D. Barral Rivadulla, E. 
Fernández Castiñeiras, B. Fernández 
Rodríguez y J. M. Monterroso Montero 
(coords.). Mirando a Clío. El arte español 
espejo de su historia: actas del XVIII 
Congreso del CEHA (pp. 1880-1894). 
Santiago de Compostela: Universidad de 
Santiago de Compostela. 

Fogel, M. (1989). Les cérémonies de 
l’information dans la France du XVIe au 
XVIIIe siècle. Paris: Fayard.  

Fontana Tarrats, J. M. (1977). Historia del clima 
del Finis-Terrae gallego. Madrid: Editor 
particular. 

Froeschlé-Chopard, M. H. (2006). Les confréries, 
l’Eglise et la cité, cartographie des 
confréries du Sud Est. Actes du colloque 



 

 

 315 

de Marseille. Grenoble: École des Hautes 
Études en Sciences Sociales. 

Froeschlé-Chopard, M. H. (2007). Dieu pour tous 
et Dieu pour soi. Histoire des confréries 
et de leurs images à l’époque moderne. 
Paris: L’Harmattan. 

García Codrón, J. C. (2000). La reconstrucción del 
clima en época preinstrumental. 
Santander: Universidad de Cantabria.  

García Torres, A. (2017). La religiosidad popular 
frente a las sequías en la ciudad de 
México (1700-1760). Temas 
americanistas, 38, pp. 32-56. 

García Torres, A. (2021). «Este país ya no es la 
Nueva España, aquella que conquistó 
Cortés»: meteorología adversa y crisis 
agrícolas en el Valle de México. Revista 
de Historia Moderna: Anales de la 
Universidad de Alicante (ejemplar 
deciado a: Afrontando el desastre: riesgo, 
prevención y gestión de la calamidad en 
la Edad Moderna), 39, pp. 189-217. 

García Torres, A. (2000). « Justice, infrajustice, 
parajustice et extrajustice », Crime, 
histoire et sociétés, 4 (1), pp. 103-120. 

Garnot, B. (2000a). Justice et société en France 
aux XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles, Paris: 
Ophrys. 



 

 

 316 

Garnot, B. (2000b). Justice, infrajustice, 
parajustice et extrajustice. Crime, 
histoire et sociétés, 4 (1), pp. 103-120. 

Gozalbes Cravioto, E. y García García, I. (2007). 
La primera peste de los Antoninos (165-
170). Una epidemia en la Roma Imperial. 
Asclepio, 59 (1), pp. 7-22. 

González Lopo, D. L. (2007). El impacto y las 
consecuencias del terremoto de Lisboa 
en Galicia. In A. Cristina Araújo (orgs.). O 
Terramoto de 1755: Impactos históricos 
(pp. 97-111). Lisboa: Livros Horizonte.  

González Lopo, D. L. (2008). Sacudidos en los 
cuerpos y en las almas. La actividad 
sísmica en Galicia durante la segunda 
mitad del siglo XVIII: un análisis de sus 
efectos materiales y espirituales. 
Rudesindus. Miscelánea de arte y de 
cultura, 4. pp. 107-140. González 
Fernández, M. A. (2000). Las crisis de 
subsistencias y epidémicas en las villas 
de Vigo y Bouzas (1620-1890). Boletín del 
Instituto de Estudios Vigueses, 6, pp. 87-
105.  

González-Álvarez, R. (2005). Paleoclimatic 
evolution of the conditions. Journal of 
Marine Systems, 54 (1), pp. 245-260. 



 

 

 317 

Lachiver, M. (1991). Les annés de Misère: La 
famine au temps du Gran Roi, 1680-1720. 
París: Fayard. 

Le Roy Ladurie, E. (1967). Historie du climat 
depuis l’an mil. París: Flammarion. 

Le Roy Ladurie, E. (2018). Historia humana y 
comparada del clima. Ciudad de México: 
Fondo de Cultura Económica. 

Lopes, M. A. (1989). Mulleres, espaço e 
sociabilidade. A transformação dos 
papéis femininos à luz das fontes 
literárias (segunda metade do século 
XVIII). Lisboa: Livros Horizonte. 

Martín García, A. (2005) Religión y sociedad en 
Ferrolterra durante el Antiguo Régimen: 
la VOT seglar franciscana. Ferrol: 
Concello de Ferrol. 

Martín García, A. (2017). La Orden Tercera 
Franciscana en la península ibérica: de 
sus orígenes medievales a su eclosión en 
la Edad Moderna. Archivo Ibero-
Americano, 77 (284), pp. 69-97. 

Martín García, A. (2021). El franciscanismo 
secular en España, Portugal y América 
durante la Edad Moderna.  Archivo 
Ibero-Americano, 81 (292-293), pp. 7-10. 



 

 

 318 

Martínez Cortizas, A. y Pérez Alberti, A. (1999). 
Atlas climático de Galicia, Santiago de 
Compostela: Xunta de Galicia. 

Martínez Leiva, G. (2022). Mariana de Neoburgo, 
última reina de los Austrias. Vida y 
legado artístico. Madrid: Centro de 
Estudios de la Europa Hispánica. 

Pérez García, J. M. (1979). Un modelo de sociedad 
rural de Antiguo Régimen en la Galicia 
costera: la Península de Salnés 
(jurisdicción de la Lanzada) (tesis 
doctoral). Universidad de Santiago de 
Compostela, Santiago de Compostela, 
España. 

Pierre, A. (1987). Le climat en Europe au Moyen 
Âge, Paris: EHESS. 

Rey Castelao, O. y Rial García, S. (2009).  La 
historia de las mujeres en Galicia (siglos 
XVI-XIX). Vigo: Nigratrea. 

Rey Castelao, O. (1999). La Orden Tercera 
franciscana en el contexto del 
asociacionismo religioso gallego en el 
Antiguo Régimen: la VOT de la villa de 
Padrón, Archivo Ibero-Americano, 59 
(232), pp. 3-48. 

Saz Sánchez, M. A., Creus Novau, J. y Cuadrats 
Prats, J. M. (2004). La Pequeña Edad de 
Hielo en Galicia. Reconstrucción de las 



 

 

 319 

temperaturas de Labacolla entre los 
siglos XVI y XIX. Xeográfica, 4, pp. 141-
161. 

Simiz, S. (2002). Confréries urbaines et dévotion 
en Champagne (1450-1830). Villeneuve-
d’Ascq: Presses universitaires du 
Septentrion. 

Vázquez Bello, P. (2021). Mujeres ricas vestidas 
de ceniz. La feminización de las 
fraternidades terciarias franciscanas en 
el Noroeste Peninsular, ss. XVII y XIX". As 
mulheres nos caminhos da História (pp. 
180-193). Braga: Universidade do Minho-
ICS. 

Vázquez Bello, P. (2023a). Religión y poder. La 
Venerable Orden Tercera de San 
Francisco en el Noroeste Hispánico. 
(Tesis doctoral). Universidad de Santiago 
de Compostela, Santiago de Compostela, 
España. 

Vázquez Bello, P. (2023b). Mediación, 
negociación y acuerdo. La conflictividad 
de la Venerable Orden Tercera 
franciscana de Galicia en la Edad 
Moderna. Los entramados sociales y 
políticos en la Edad Moderna (pp. 2905-
2921). Vitoria-Gasteiz-Madrid: 



 

 

 320 

Fundación Española de Historia 
Moderna. 

Vázquez Bello, P. (2023c). Escándalo, violencia y 
mediación. Conflictividad en la 
Venerable Orden Tercera franciscana de 
Galicia en la Edad Moderna. En O. Rey 
Castelao, A. Rodríguez Lemos, P. Vázquez 
Bello; D. Mena Acevedo, et alii. (eds.). 
Conflictos y resistencias en la Edad 
Moderna. De los hechos a las palabras 
(pp. 327-366). Santiago de Compostela: 
Ed. Alvarellos. 

Vedía y Goossens, E. (1845). Historia y 
descripción de la ciudad de la Coruña. A 
Coruña: Imprenta de Domingo Puga. 

Vide, J. M. y Barriendos, M. (1995). «The use of 
rogation ceremony records in climatic 
reconstructions; a case study from 
Catalonia (Spain)», Climatic Change, 30 
(2), pp. 201-222. 

Virgil, M. (1986). La vida de las mujeres en los 
siglos XVI-XVII. Madrid: Siglo XXI 



Actores, objetos y representaciones:
aportes para una historia de la temprana
modernidad europea (siglos XVI-XVIII)
reúne estudios que, desde diversas
disciplinas y enfoques, invitan a repensar la
Europa moderna atendiendo a la interacción
entre sujetos, prácticas culturales y
dispositivos simbólicos.
El volumen propone una mirada amplia y
plural sobre los siglos XVI al XVIII,
explorando cómo narrativas, saberes y
materialidades configuraron experiencias y
visiones del mundo. 
En su conjunto, el libro ofrece una
aproximación dinámica y multifacética a la
temprana modernidad europea, revelando
los vínculos entre representaciones,
prácticas y actores que dieron forma a un
mundo en continua redefinición.


	Presentación
	Primera parte
	Narrativas, imágenes y representaciones
	Capítulo 1
	El ser anfibio. Una aproximación a la ficción como problemática histórica en el Medievalismo
	Capítulo 2
	El rejuvenecimiento de Esón en los grabados de Rusconi y Salomon
	Capítulo 3
	De aquella sátira pintada, de los pecados y desvaríos de los hombres: El estilo macarrónico en la interpretación de José de Sigüenza a la obra del Bosco en la Historia de la Orden de san Gerónimo (1605)
	Segunda parte
	SABERES Y DISCURSOS
	Capítulo 4
	DEMONÓLOGOS, MUJERES Y BRUJAS: UN ENCUENTRO MODERNO
	Capítulo 5
	La pastoral del miedo en el Reino de Granada: los sermones de José de Barcia y Zambrana
	Tercera parte
	Objetos, agencias
	y prácticas de los actores
	Capítulo 6
	La casa en tiempos del Quijote: ornamentación y mobiliario para la vida cotidiana. El caso de Almagro (1605-1615)
	Capítulo 7
	La ilusión de un jesuita: la embajada Tenshô (1582-1591)
	Capítulo 8
	Resistencias religiosas. Una nueva lectura sobre las rogativas de la Venerable Orden Tercera franciscana del Reino de Galicia en la Edad Moderna



